
 1 

 
 
 
 
Modul C1: Modernisierung und Soziale Ungleichheit als Bedin-
gungen der Sozialen Arbeit 
 
Lehrveranstaltung: 
 
Genese und Reproduktion Sozialer Ungleichheit:  
Erklärungsansätze aus der Sozialtheorie von Pierre 
Bourdieu 
 
Prof. Dr. Peter Schallberger 
 
 
Lehrunterlagen (Fassung 2024) 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Inhaltsverzeichnis 

1. Zur Person Pierre Bourdieus (1930-2002)	 2	
2. Reproduktion sozialer Ungleichheit: Befunde aus der Schweiz	 4	
3. Bourdieus Ansätze zur Erklärung der Reproduktion Sozialer Ungleichheit
	 7	

3.1 Ansatz 1: Das Konzept der vier Kapitalien	 8	
3.1.1 Das ökonomische Kapital	 8	
3.1.2 Das kulturelle Kapital	 8	
3.1.3 Das soziale Kapital	 9	
3.1.4 Das symbolische Kapital	 9	
3.1.5 Diskussion der Erklärungskraft der Kapitalientheorie	 9	

3.2 Ansatz 2: Das Konzept des Habitus	 11	
3.2.1 Definitionen des Habitus	 11	
3.2.2 Präzisierung 1: Der Habitus als Erzeugungsprinzip	 11	
3.2.3 Präzisierung 2: Der Habitus als soziologische Kategorie	 12	
3.2.4 Habitus und Reproduktion sozialer Ungleichheit	 13	

3.3 Ansatz 3: Das Konzept der sozialen Felder	 14	
4 Exkurs: Soziale Arbeit als Feld	 15	
5. Habitus und Lebensführung der gesellschaftlichen Klassen Frankreichs16	
6. Bourdieus Konzeption des Sozialen Raumes	 18	
7. Ausgewählte Befunde zur Korrespondenz zwischen sozialer Lage und 
Lebensführung	 20	
9. Gesamtarchitektur der Sozialtheorie von Pierre Bourdieu (Folgeseite)	 22	

Lernziel: Die zentralen Konzepte aus der Sozialtheorie von Pierre 
Bourdieu (Kapitalien, Habitus, soziale Felder, soziale Klassen oder 
Milieus, sozialer Raum, Sozialraum) helfen Ihnen dabei, Phänomene 
sozialer Ungleichheit sowie der (intergenerationellen) Reproduktion 
sozialer Ungleichheit differenziert zu verstehen und zu erklären. 
Dies wiederum unterstützt Sie dabei, Krisenphänomene, die zum 
Handlungsanlass Sozialer Arbeit werden können (z.B. Mobbing auf 
dem Schulhof), situations- und falladäquat zu deuten und Arbeitsbe-
ziehungen insbesondere mit sozial benachteiligten Klientinnen und 
Klienten angemessen – d.h. soziologisch hinreichend sensibilisiert – 
zu gestalten. 



 2 

 
 



 3 

1. Zur Person Pierre Bourdieus 
(1930-2002) 
 
© Der Bund; 26. Januar 2002, Seite 9  
Feuilleton  
Das Metier des Soziologen  
 
PIERRE BOURDIEU / Die Vorliebe für eine bestimmte Art von 
Musik, die Wahl einer Freizeitbeschäftigung oder die Essge-
wohnheiten sind keine individuellen Angelegenheiten. Denn im 
Geschmack widerspiegelt sich, so die Erkenntnisse des am ver-
gangenen Mittwoch verstorbenen Soziologen Pierre Bourdieu, 
die soziale Zugehörigkeit.  
 
Martin Schmeiser *  
 
Am Mittwoch, den 23. Januar, starb der französische Soziologe 
Pierre Bourdieu in einem Pariser Krankenhaus an Krebs. Damit 
verlieren die Sozialwissenschaften einen ihrer Grossen, der wie 
kein anderer Soziologie als Beruf betrieb. 1930 in Denguin im 
Béarn in einer wirtschaftlich unterentwickelten Randzone 
Frankreichs als Beamtensohn geboren, begann Pierre Bourdieu 
seinen Weg als guter Schüler, der sich ängstlich und doch ehr-
geizig wie ein junger Mann aus der Provinz auf die Aufnahme 
in einer der Pariser Elitehochschulen vorbereitete. Anfang der 
50er-Jahre gelang ihm die Aufnahmeprüfung an der Ecole Nor-
male Superieure. Nach dem Abschluss des Studiums wurde er 
Gymnasiallehrer in einem Provinzstädtchen, bis ihn die Wehr-
pflicht nach Algerien brachte, wo er erste ethnologische und so-
ziologische Forschungen unternahm.  
Mit der Rückkehr aus Algier begann er eine Lehrtätigkeit an der 
Sorbonne. Er war zunächst Assistent von Raymond Aron, mit 
dem es dann im Mai 1968 zum Bruch kam. Bourdieu wurde 
1964 Professor an der Ecole Pratique des Hautes Etudes en Sci-
ences Sociales, 1968 Direktor des Centre de Sociologie Europé-
enne und 1982 an das Collège de France berufen.  
 
Illusion der Chancengleichheit  
Schon das bildungssoziologische Debüt mit dem Titel „Les héri-
tiers, les étudiants et la culture“ (1964) brachte ihn gleich in den 
Mittelpunkt der öffentlichen Diskussion. Ein explosionsartiges 
Anwachsen der Studierendenzahlen und die damit verbundenen 
Arbeitsmarktprobleme hatten dazu geführt, dass die Studenten 
mit ihren enttäuschten subjektiven Hoffnungen auf Aufstieg in 

Bourdieus These die Bestätigung fanden, dass die Universitäten 
keine grössere Chancengleichheit hervorbrachten.  
Als dann die bildungssoziologischen Arbeiten von Bourdieus 
Forschungsgruppe unter dem Titel „Die Illusion der Chancen-
gleichheit“ (1971) übersetzt wurden, war er im deutschsprachi-
gen Raum die nüchtern- skeptische Stimme, die Stellung zu dem 
vorherrschenden Bildungsreformoptimismus bezog. Nicht zu-
letzt reflektierte er in dieser Studie seinen eigenen untypischen 
Weg an die Ecole Normale Superieure, da er neben dem „dilet-
tantischen“, aus dem Grossbürgertum stammenden Studenten, 
den aus der Provinz kommenden, kleinbürgerlichen Studenten 
porträtierte, der mit einem „verbissenen Willen zur Kultur“ und 
einer nur „forcierten Sicherheit“ auftrat.  
 
Milieuspezifische Fotografie  
Wenig später erschien dann die im Auftrag von Kodak erstellte 
Studie „Eine illegitime Kunst. Die sozialen Gebrauchsweisen 
der Fotographie“, deren Ergebnisse freilich in eine andere Rich-
tung wiesen, als man bei einer Auftragsforschung vermuten 
könnte. Pierre Bourdieu und seine Mitarbeiter konnten zeigen, 
dass sich Angehörige verschiedener Milieus selbst in ihrer foto-
grafischen Praxis sozial unbewusst zu unterscheiden trachteten.  
Da waren etwa die Urlaubsfotos der Arbeiter und kleinen Ange-
stellten, in denen bedeutende Bauwerke immer zusammen mit 
den Familienmitgliedern abgelichtet waren. Und da waren die 
Urlaubsfotos jener Lehrerin, die eine Säulengruppe auf der Ak-
ropolis zeigte, und die dann zur Erläuterung des Bildes erklärte, 
sie vermeide familiäre Erinnerungsfotos ohne ästhetische Merk-
male, und für das Bild habe sie 20 Minuten gewartet, um die 
Säulengruppe ohne das verhasste Gedränge der Touristenscha-
ren fotografieren zu können. Bourdieu sah in der Bildern eine 
soziale Distinktion zum Ausdruck gebracht, das Bild der Lehre-
rin war in Abgrenzung von der fotografischen Praxis der einfa-
chen Leute entstanden.  
Am scheinbar nebensächlichen Gegenstand entdeckt, hatte 
Pierre Bourdieu damit den Grundstein für seine grosse Untersu-
chung „Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen 
Urteilskraft“ (1979) gelegt. Auf annähernd 900 Seiten zerstörte 
er hier die Vorstellung, dass unser Geschmack eine urpersönli-
che und zutiefst individuelle Angelegenheit ist. Ob es um die 
Vorlieben für eine spezielle Musik, die Entscheidung für eine 
bestimmte Frisur, die Sportart, Freizeitbeschäftigungen oder 
Essgewohnheiten geht - immer kann Bourdieu zeigen, dass sich 
im Geschmack die soziale Zugehörigkeit ausdrückt, und dass 
die Unterschiede unserer sozialen Milieuzugehörigkeit sich in 
symbolische Unterscheidungen übersetzen, wie in den bereits 
erwähnten, auf den ersten Blick unscheinbaren Urlaubsfotos.  
 

Das Elend der Welt  
Dieses Werk brachte ihm dann 1982 die Berufung an das Col-
lège de France in Paris ein, und mit dem Erscheinen der „Feinen 
Unterschiede“ erlangte Bourdieu dann auch jene internationale 
Aufmerksamkeit, die dazu führte dass er bereits zu Lebzeiten zu 
einem Klassiker der Soziologie avancierte. Schon im Jahr 1994 
zählte eine Erstveröffentlichungen und Übersetzungen gleicher-
massen erfassende Bibliografie die unglaubliche Zahl von 650 
Veröffentlichungen. In dem Rummel um seine Person wurde 
sein Name schliesslich zum Etikett für Gruppenarbeiten, nach-
dem er von Beginn an seine Arbeiten in Forschungsgruppen ge-
schrieben hatte.  
In dem Masse, wie Pierre Bourdieu eine Person des nationalen 
und internationalen Interesses war, von der man jede öffentliche 
Äusserung dokumentierte, wurde er für manche in der professi-
onellen Fachöffentlichkeit zur schillernden Figur. Als er dann 
aber 1993 mit der Untersuchung „Das Elend der Welt. Zeug-
nisse und Diagnosen alltäglichen Leidens an der Gesell-
schaft“ sich den Lebensverhältnissen von Immigrantenfamilien, 
Kleinbauern, Sozialhilfeempfängern und Vorstadtjugendlichen 
annahm, kam man nicht umhin, ihm Respekt zu zollen. Das 
Credo der Untersuchung über die Misere der Welt lautete: 
„Nicht bemitleiden, nicht auslachen, nicht verabscheuen, son-
dern verstehen!“  
Mit Pierre Bourdieu verliert die Soziologie einen der wenigen, 
der das Metier der Soziologie wirklich beherrschte. Er zählte zu 
den seltenen Soziologen, die es verstanden, quantitative und 
qualitative Verfahren zusammenzuführen, und die Schwächen 
des einen Zugangs mit den Stärken des anderen aufzuwiegen. 
Während das Gros des Faches sich auf die traditionellen Herr-
schaftssitze Mikro- oder Makrosoziologie, Empirie oder Theo-
rie, Statistik oder qualitative Forschung zurückzog, kümmerte 
er sich um die soziologische Allmende. In diesem Gemeineigen-
tum zuhause, war es nur konsequent, für ihn als französischen 
Intellektuellen freilich aber auch eine Selbstverständlichkeit, 
sich politisch zu betätigen. Im April 2000 empfahl er, alle be-
kennenden Neoliberalen mit einem Hubschrauber über den 
Slums von Manhattan oder den Favelas von Rio de Janeiro ab-
zusetzen. Zehn Tage würden genügen, um aus den Ausgesetzten 
Sozialstaats-Konvertiten zu machen, wenn sie denn überhaupt 
zurückkämen.  
 
*Martin Schmeiser ist Oberassistent am Institut für Sozio-
logie der Universität Bern.  



 4 

2. Reproduktion sozialer Ungleichheit: Befunde aus 
der Schweiz  
 
Tabelle aus: Schmeiser, Martin (2002): Intergenerationeller sozialer Abstieg in Schweizer Akademikerfamilien: 
Eine Fallanalyse. In: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie 26, 637-662. 
 

 

 
 
 
 
 

 
 
 
In der folgenden Tabelle finden Sie die aktualisierten Daten des BFS für 
das Jahr 2021 – grafisch leider weniger übersichtlich aufbereitet, aber zu-
sätzlich nach Altersgruppen aufgefächert.



 5 



 6 

 
 

 
 

https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bildung-wissenschaft/bildungsindikatoren/indica-
tors/soziale-herkunft-hs.html 
 
 

 
 

Aktualisierte Daten für das Jahr 2023 finden sich - grafisch leider animiert -
hier: 
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/kataloge-datenbanken.assetdetail.32072008.html  



 7 

3. Bourdieus Ansätze zur Erklärung der Reproduk-
tion Sozialer Ungleichheit 
 
Die Sozialtheorie von Pierre Bourdieu liefert soziologische Antworten auf 
die Frage, weshalb auch in modernen Gesellschaften die sozialen Mobili-
tätschancen des einzelnen Individuums eingeschränkt sind; dies, obwohl 
es sich bei der Chancengleichheit um ein zentrales Postulat der Moderne 
handelt. Weshalb, fragt Bourdieu, 
 
• nehmen Individuen in der gesellschaftlichen Statushierarchie tendenzi-

ell eine ähnliche Position ein wie ihre Eltern?  
• Weshalb haben Kinder aus bildungsfernen Milieus schlechtere Bil-

dungschancen als Kinder aus bildungsnahen Milieus?  
• Weshalb ist es bei gleicher Leistung oder gleicher Anstrengung für 

Abkömmlinge tieferer Gesellschaftsschichten schwieriger als für Ab-
kömmlinge höherer Gesellschaftsschichten, eine statushohe Position in 
der Gesellschaft zu erreichen? 

• Inwiefern und weshalb haben es Abkömmlinge höherer Gesellschafts-
schichten einfacher, eine statushohe und einflussmächtige Position in 
der Gesellschaft zu erlangen als Abkömmlinge tieferer Gesellschafts-
schichten? 

• Inwiefern herrscht auch in modernen Gesellschaften eine Ungleichheit 
der individuellen Entwicklungs- und Teilhabechancen und worauf ist 
diese zurückzuführen? 

• Über welche Mechanismen reproduziert sich soziale Ungleichheit resp. 
die Ungleichheit von Chancenstrukturen? 

• Wie genau werden Armut und andere Formen der Minderprivilegie-
rung oder Benachteiligung „sozial vererbt“? 

• Weshalb rekrutieren sich die Eliten in Wirtschaft, Politik, Wissenschaft 
und Kultur immer in etwa aus den gleichen sozialen Kreisen?  
 

 

 
 
Bourdieu entwickelt im Laufe seiner Forschungstätigkeit insbesondere 
vier Konzepte, die zur Klärung dieser Fragen beitragen: 
 
• das Konzept der vier Kapitalien: die Startausstattung mit den vier Ka-

pitalien (ökonomisches, soziales, kulturelles und symbolisches Kapital) 
unterscheidet sich je nach Schicht oder Klasse, in die das einzelne Indi-
viduum hineingeboren wird. Entsprechend sind die individuellen Ent-
wicklungschancen von Anfang an ungleich verteilt.  

• das Konzept des Habitus: je nach sozialer Klasse, in die sie hineinge-
boren werden, entwickeln Individuen im Laufe des Sozialisationspro-
zesses einen klassenspezifisch unterschiedlichen Habitus – von diesem 
kann beim Versuch, die Grenzen des Herkunftsmilieus zu überschrei-
ten, eine hemmende Wirkung ausgehen (Mechanismen der Selbstaus-
schliessung und der Fremdausschliessung; Dynamiken eines „alltägli-
chen Klassenkampfes“ resp. der „Distinktion“) 

• das Konzept der sozialen Felder: die erfolgreiche Selbstbehauptung in 
sozialen Feldern verlangt nach einer Kapitalausstattung sowie nach ei-
nem Habitus, die optimal auf die im Feld gespielten Spiele zugeschnit-
ten sind. Individuen, die aufgrund primärsozialisatorischer Erfahrun-
gen den passfähigen Habitus oder die richtige Kapitalausstattung nicht 
mitbringen, haben von Beginn weg eingeschränkte Chancen, sich im 
Feld zu behaupten. (Beispiel für soziale Felder sind: die Politik, die 
Wirtschaft, die Kunst, der Sport, die Mode, die Religion, der Journalis-
mus, die Soziale Arbeit usw.)  

• das Konzept des sozialen Raumes: Bourdieu zeigt mittels empirischer 
Untersuchungen auf, dass auch in Zeiten vermeintlicher Individualisie-
rung der Lebensstil einzelner Individuen relativ stark von deren Klas-
sen- oder Schichtzugehörigkeit abhängig ist. (Bei „sozialen Raum“ 
handelt es sich um ein statistisches Konstrukt, das dabei hilft, die sozi-
ale Lage von Individuen und Gruppen gemessen an deren Kapitalaus-
stattung und Kapitalstruktur zu bestimmen und zu veranschaulichen.) 

 



 8 

3.1 Erklärungsansatz 1: Das Konzept der vier Kapitalien  
 
Von der Startausstattung mit den folgenden Kapitalien hängt u.a. ab, wel-
che Entwicklungschancen ein einzelnes Individuum im Lauf seines Lebens 
besitzt. Jede nach sozialer Herkunft sind Individuen  
• in quantitativer Hinsicht  
• in qualitativer Hinsicht (d.h. hinsichtlich Art und Beschaffenheit) 
• hinsichtlich des Mischverhältnisses der einzelnen Kapitalsorten 
unterschiedlich mit Kapital ausgestattet. Aus der Differenz der Kapitalaus-
stattung ergeben sich unterschiedliche Entwicklungspotentiale und Ent-
wicklungschancen. 
 

3.1.1 Das ökonomische Kapital 
 
• Alle Formen von finanziellen Mitteln und materiellem Besitz: Geld, 

Eigentum an Produktionsmitteln (Wertpapiere), Immobilien usw.  
 
Diskussionsfragen: 
• Inwiefern beeinflusst die Ausstattung mit ökonomischem Ka-

pital kindliche Erfahrungsräume und – in der Folge – indivi-
duelle Entwicklungschancen? 

• Inwiefern beeinflusst die Ausstattung mit ökonomischem Ka-
pital die individuelle Risikoneigung oder die individuelle Ex-
perimentierfreude? 

• Selbstreflexion: Weshalb studieren Sie Soziale Arbeit und 
nicht beispielsweise Soziologie, Kunstgeschichte oder Gen-
der Studies? Hat dies etwas mit der Kapitalausstattung in ih-
rer Herkunftsfamilie zu tun? 

 

3.1.2 Das kulturelle Kapital  
 
• objektiviertes kulturelles Kapital: Bücher, Gemälde, Kunstwerke, Ma-

schinen, technische Apparate usw. Diese Form von kulturellem Kapital 

ist teilweise direkt in ökonomisches Kapital transformierbar. (Zu be-
achten ist, dass es sich – gemäss soziologischer Definition – auch bei 
Technologien um „kulturelle“ Errungenschaften handelt.) 

• Inkorporiertes kulturelles Kapital: Sämtliche kulturellen Fähigkeiten, 
Fertigkeiten, Kompetenzen und Wissensformen, die man durch „Bil-
dung“ (nicht nur in einem schulisch-akademischen Sinne!) erwerben 
kann. Leiblich angeeignete und verinnerlichte kulturelle Kompetenzen. 
Im Gegensatz zum ökonomischen Kapital ist inkorporiertes kulturelles 
Kapital personengebunden, d.h. es muss persönlich angeeignet werden. 
Das inkorporierte kulturelle Kapital ermöglicht erst den Genuss von 
objektiviertem kulturellem Kapital – z.B. das Reden über Musik, das 
Bedienen eines technischen Apparats; die sinnvolle Nutzung eines 
Werkzeugs. Die Inkorporierung kultureller Fertigkeiten und Kompe-
tenzen erfordert Zeit, die persönlich investiert werden muss.  

• Institutionalisiertes kulturelles Kapitel: Bildungstitel, Diplome, Zertifi-
kate, Schulabschlüsse. Es hat eine legitimatorische Funktion – d.h. die 
Trägerin von Titeln unterscheidet sich vom Autodidakten insofern, als 
sein kulturelles Kapital offiziell anerkannt ist. Der Autodidakt verfügt 
über „illegitimes“ kulturelles Kapital. Der Legitimationsnachweis ist 
(meist) eine notwendige Voraussetzung für die Transformation von 
kulturellem in ökonomisches Kapital. Durch „Inflation“ wird institutio-
nalisiertes kulturelles Kapital entwertet.  

 
Diskussionsfragen:  
• Beziehen Sie die drei Unterformen von kulturellem Kapital auf 

die Kulturtechnik des Autofahrens. 
• Weshalb verarmen Lottomillionärinnen und Lottomillionäre? 
• Lässt sich generell davon sprechen, dass Heizungsmonteure 

in quantitativer Hinsicht mit weniger kulturellem Kapitel 
ausgestattet sind als Professorinnen der Kunstgeschichte? 

• Kennen Sie Beispiele für die Entwertung von institutionali-
siertem kulturellem Kapital? Was waren oder sind die 
Gründe? 

• Selbstreflexion: Versuchen Sie, möglichst systematisch aufzu-
listen und aufzufächern, worin im Alter von 13 Jahren Ihre 



 9 

Ausstattung mit „inkorporiertem kulturellem Kapital“ be-
stand, von wo Sie dieses Kapital herhatten, und inwiefern 
Ihnen dieses Kapital im Laufe Ihrer weiteren Entwicklung 
von Nutzen war (oder auch nicht).  

 

3.1.3 Das soziale Kapital 
 
• Soziales Kapital resultiert aus der Ausnutzung „eines dauerhaften Net-

zes von mehr oder weniger institutionalisierten Beziehungen gegensei-
tigen Kennens und Anerkennens“ (Bourdieu). Soziales Kapital basiert 
auf der (nur zum Teil selbstgewählten!) Zugehörigkeit zu Gruppen – 
und dies bereits in frühester Kindheit. Beispiele sind: das Aufwachsen 
in einer bestimmten Familie oder einer bestimmten Nachbarschaft, die 
Einbindung in Seilschaften, die Mitgliedschaft in Vereinen, Klubs, 
Szenen und Parteien. Je „geeigneter“ und „passfähiger“ das soziale Ka-
pital feldbezogen ist, desto grösser sind die Chancen auf Akkumulation 
von ökonomischem und kulturellem Kapitel. Soziales Kapital übt also 
einen „Multiplikatoreffekt“ aus.  

 
Diskussionsfragen: 
• Lässt sich generell davon sprechen, dass ein Bauernbub we-

niger soziales Kapital besitzt als die Tochter eines Grossin-
dustriellen?  

• Muss man heutzutage möglichst viele Freud:innen oder-
Follower in den sozialen Netzwerken haben, um glücklich 
und um erfolgreich in bestimmten sozialen Feldern zu sein? 

• Selbstreflexion: Wer verkehrte im Haushalt Ihrer Familie, 
als Sie elf Jahre alt waren? Mit wem traf man sich? Was wa-
ren das – soziologisch gedacht – für Leute? Denken Sie, dass 
die Bekanntschaft mit diesen Leuten einen Einfluss auf Ihre 
weitere Entwicklung hatte? Inwiefern? Inwiefern nicht? 

 
 
 

3.1.4 Das symbolische Kapital 
 
• Symbolisches Kapital gründet auf Bekanntheit und Anerkennung: An-

sehen, guter Ruf, Ehre, Ruhm, Prestige, Reputation, Renommee. Indi-
viduen mit viel symbolischem Kapital wird tendenziell ein Vorschuss-
vertrauen, Individuen mit wenig symbolischem Kapital tendenziell ein 
Vorschussmisstrauen entgegengebracht. Es ist von grösster Relevanz 
insbesondere – aber nicht nur! – in vormodernen Gesellschaften, in 
welchen es beispielsweise durch Praktiken des Gabentausches akku-
muliert wurde (vgl. Max Webers Konzept der ständischen Lage). 

 
Diskussionsfragen:  
• Denken Sie, dass es für die individuellen Lebens- und Ent-

wicklungschancen heute immer noch eine Rolle spielt, wel-
cher Familie man entstammt resp. wie angesehen diese Fa-
milie im engeren oder weiteren sozialen Umfeld ist? 

• Selbstreflexion: Wie stand es um Ihre Ausstattung mit symbo-
lischem Kapital, als Sie 12 waren? Inwiefern beeinflusste Ihr 
symbolisches Kapital die Art und Weise, wie man Ihnen im 
schulischen Kontext begegnete oder entgegentrat? 

 

3.1.5 Diskussion der Erklärungskraft der Kapitalientheorie  
 

Pierre Bourdieu zum Zusammenhang zwischen Kapitalausstattung 
und der Reproduktion sozialer Ungleichheit:  
 
https://www.dailymotion.com/video/x2mp49g 

 
Mit Hilfe der Kapitalientheorie lassen sich ungleiche Chancenstrukturen, 
resp. die Reproduktion sozialer Ungleichheit unter anderem wie folgt er-
klären:  
 
• Mit ökonomischer Armut können – und dies auch schon im Kindesal-

ter! – Erfahrungen der sozialen Ächtung und des sozialen Ausschlusses 



 10 

verbunden sein, die für die weitere biografische Entwicklung konse-
quenzenreich sein können. (Analoges gilt umgekehrt für ökonomischen 
Reichtum im Kindesalter!) 

• Die Minderausstattung mit ökonomischem Kapital wirkt als Zugangs-
barriere zu Institutionen höherer Bildung: fehlende finanzielle Rück-
versicherung, unzulängliche Stipendienregelungen. Zugleich mindert 
die Knappheit an ökonomischen Mitteln die individuelle Neigung, (bi-
ographische) Risiken einzugehen: Sich für ein Studium ohne klares Be-
rufsbild zu entscheiden, ist beispielsweise riskant.  

• Die kulturellen Fertigkeiten (inkorporiertes kulturelles Kapital), die 
wir in der primären Phase des Sozialisationsprozesses erwerben, sind 
in der Regel auf die Erfordernisse und Desiderate unseres Herkunfts-
milieus abgestimmt. Entsprechend schwierig ist es, die eigenen Milieu-
grenzen zu überschreiten, resp. einen Zugang zu herkunftsmilieufrem-
den sozialen Feldern zu finden: z.B. fehlende Wissen über die Mög-
lichkeiten, die sich einem ausserhalb des Herkunftsmilieus bieten; feh-
lende Kenntnis der vorherrschenden Praktiken und Spielregeln in her-
kunftsmilieufremden Feldern, fehlende „Parkettsicherheit“; Dynami-
ken der Selbstausschliessung („Das ist nichts für mich!“) und der 
Fremdausschliessung („Du gehörst da nicht hin!“)  

• Auch das soziale Kapital, das man qua Herkunft besitzt, lässt sich aus-
serhalb der Grenzen des eigenen Herkunftsmilieus nur schwer verwer-
ten: Um im herkunftsmilieufernen Feldern erfolgreich zu sein, nützt es 
einem wenig, viele Leute zu kennen. Man kennt in der Regel nicht die 
„richtigen“ Leute; ist Teil der „falschen“ Netzwerke oder Seilschaften.  

• Bei der Akkumulation von aufstiegsrelevantem kulturellem Kapitel be-
sitzen Abkömmlinge bildungsnaher Milieus in verschiedenen Hinsich-
ten gegenüber Abkömmlingen bildungsferner Milieus einen Vorteil: 
Sie erfahren früher eine individuelle Förderung; sie wissen über erfolg-
versprechende Positionierungsstrategien von klein auf Bescheid; sie 
nehmen ihre „Bildungskarriere“ informierter, unverkrampfter und 
selbstsicherer in Angriff; es wird ihnen seitens der Akteure des Bil-
dungssystems von Anfang an mehr zugetraut; sie werden nicht vor-
schnell als faul oder minderbegabt disqualifiziert; es wird ihnen im 
Krisenfall mehr Aufmerksamkeit entgegengebracht.  

• Es gibt Individuen, denen aufgrund ihrer Minderausstattung mit sym-
bolischen Kapital ein Vorschussmisstrauen entgegengebracht wird, das 
sie in ihrer Entwicklung massiv einbremst. Auch die Ausstattung mit 
symbolischem Kapital ist in der Regel abhängig von der sozialen (resp. 
kulturellen) Herkunft.  

• Kurzum: Wer sich in herkunftsmilieufernen sozialen Feldern behaup-
ten will, hat einen Startnachteil insofern, als er oder sie zur Erreichung 
dieses Ziels einen „Mehraufwand“ zu erbringen hat: die Kapitalien, 
über die Personen aus feldnahen Herkunftsmilieus wie selbstverständ-
lich verfügen, müssen zuerst mühselig erarbeitet werden.   
 

Wo liegen die Grenzen der Erklärungskraft der Kapitalsortentheorie? 
 
• Wie steht es um individuelle Neigungen und Vorlieben? „Man kann ja 

auch ohne höheren Bildungsabschluss glücklich sein?“ 
• Wie steht es um Persönlichkeitsmerkmale und Charaktereigenschaf-

ten? „Menschen sind von Ihrem Naturell her doch unterschiedlich? 
Entsprechend entwickeln sie sich doch auch in unterschiedliche Rich-
tungen?“ 

• Wie steht es um die (beispielsweise kognitiven) Ressourcen, die der 
einzelne Mensch mitbringt? „Ist doch klar, dass die Intelligentesten 
Klügsten und Talentiertesten die wichtigsten Positionen in der Gesell-
schaft besetzen?“ 

• Wo bleibt das entscheidungs- und handlungsmächtige Subjekt – jen-
seits der Kapitalien, mit denen es aufgrund seiner Herkunft ausgestattet 
ist? Wo bleibt der „freie Wille“ des Einzelnen? „Die meisten Men-
schen sind doch ganz zufrieden mit dem was sie tun? Und sie wollten 
und wollten ja auch gar nichts anderes?“ 

• Wo bleibt die Würdigung der individuellen Leistung? „Wer sich genü-
gend anstrengt kann doch alles erreichen?“ 

 
Mit dem Konzept des „Habitus“ liefert Bourdieu eine radikal soziologi-
sche Antwort auf diese Fragen. Im Kern lautet seine Antwort: Was wir als 
unsere je eigene Persönlichkeit, unseren je besonderen Charakter, unsere 



 11 

besondere Individualität und unseren je eigenen Willen wahrnehmen, ist 
selber in erster Linie das Produkt klassen- oder milieuspezifischer soziali-
satorischer Erfahrungen.  
 
Das, was in uns auf unsere je besonderen sozialisatorischen Hintergründe 
und „Prägungen“ verweist, bezeichnet Bourdieu als den „Habitus“.  
 

3.2 Erklärungsansatz 2: Das Konzept des Habitus  

3.2.1 Definitionen des Habitus 
 
Der Habitus wird von Bourdieu (resp. in Anlehnung an Bourdieu) wie 
folgt definiert: 
 
• als „Erzeugungsprinzip von Handlungen, Wahrnehmungen und Beur-

teilungen“ (Bourdieu) 
•  als ein „Erzeugungsmodus der Praxisformen“ (Bourdieu) 
• als „System dauerhafter Dispositionen, strukturierte Strukturen, die ge-

eignet sind, als strukturierende Strukturen zu wirken, mit anderen Wor-
ten als Erzeugungs- und „Strukturierungsprinzip von Praxisformen und 
Repräsentationen“ (Bourdieu) 

• als „Dispositionssystem sozialer Akteure“ sowie als „systematisch 
strukturierte Anlagen, die für ihre Praxis – und ihr Denken über die 
Praxis – konstitutiv sind“ (Schwingel) 

• als „historisch und schichtspezifisch begrenzte Erfindungsgabe“ 
(Schmeiser) 

• Der Habitus „gewährleistet die aktive Präsenz früherer Erfahrungen, 
die sich in jedem Organismus in Gestalt von Wahrnehmungs-, Denk- 
und Handlungsschemata niederschlagen“. (Bourdieu) 

 
Diskussion: Lassen sich diese komplizierten Begriffsdefinition 
auch in die Alltagssprache übersetzen? Können Sie sich ausge-
hend von diesen Definitionen unter dem Habitus etwas Konkretes 
vorstellen? 

Mit dem Habitus sind verbunden: 
 
• Wahrnehmungs- und Erlebensschemata, die die alltägliche Wahrneh-

mung der physikalischen und sozialen und subjektiven Welt strukturie-
ren (sensueller Aspekt) 

• Denkschemata, mittels derer die Phänomene der sozialen Welt gedeu-
tet und interpretiert werden: Deutungsmuster, Alltagstheorien, Normen 
und Werte, ästhetische Massstäbe – d.h. „gesellschaftliches Wissen“ 
im weitesten Sinne. (Deutungsaspekt) 

• Handlungsschemata, entsprechend derer Individuen in der sozialen 
Welt praktisch aktiv werden. (Handlungsaspekt) 

 
Der Habitus ist das einende Prinzip, der dem Wahrnehmen, Denken und 
Handeln des Individuums ein spezifisches Gepräge verleiht. Der Habitus 
von Person X sorgt dafür, dass wir in allem, was Person X tut, denkt, fühlt 
und von sich gibt sowie in der Art und Weise, wie Person X die Welt 
wahrnimmt und sich ihr gegenüber verhält, Person X als Person X identifi-
zieren. 
 

3.2.2 Präzisierung 1: Der Habitus als Erzeugungsprinzip  
 
1. Der Habitus ist ein Erzeugungsprinzip bestimmter Wahrnehmungs-, 
Denk-, und Handlungsformen („generative Struktur“, strukturierende 
Struktur“, „Grammatik“, „modus operandi“) und nicht die Summe indivi-
dueller Lebensäusserungen (individuelles „Gehabe“, individuelle Denk-
weisen, individuelle Muster der Lebensführung).  

2. Der Habitus schlägt als ein die individuellen Lebensäusserungen erzeu-
gendes und strukturierendes Prinzip in diesen durchgängig durch. Das 
Habitus-Konzept verweist auf den alten soziologischen „Stil“-Begriff, 
resp. auf den Stilbegriff der Kunst- und Literaturgeschichte.  
 
 
 
 



 12 

3. Konkreter gefasst ist der Habitus Erzeugungsprinzip  
 

• individueller Geschmacksformen (Vorlieben für eine bestimmte Mu-
sikrichtungen, für eine bestimmte Kleidung, für bestimmte Getränke, 
für bestimmte Möbel, für ein bestimmtes Essen, für bestimmte Reise-
ziele, für bestimmte Automarken, für bestimmte Fernsehsendungen, 
für bestimmte Zeitungen, für bestimmte Literatur usw.) 

• individueller Muster der Lebensführung (Entscheidung für einen be-
stimmten Beruf, für einen bestimmten Partner, für bestimmte Hobbys, 
für bestimmte Formen der Teilnahme am gesellschaftlichen Leben, für 
bestimmte Formen der Geselligkeit usw.) 

• individueller Werthaltungen und Überzeugungen (Präferenz für be-
stimmte Parteien, für bestimmte Weltanschauungen, für bestimmte 
Vorstellungen über Erziehung, usw.) 

• individueller Ziele und individuell wahrgenommener Möglichkeiten: 
„Das ist etwas für mich“ – „Das ist nichts für mich“ 

„Da er ein erworbenes System von Erzeugungsschemata ist, können mit dem Ha-
bitus alle Gedanken, Wahrnehmungen und Handlungen, und nur diese, frei her-
vorgebracht werden, die innerhalb der Grenzen der besonderen Bedingungen sei-
ner eigenen Hervorbringung liegen. Über den Habitus regiert die Struktur, die ihn 
erzeugt hat, die Praxis, und zwar nicht in den Gleisen eines mechanistischen De-
terminismus, sondern über die Einschränkungen und Grenzen, die seinen Erfin-
dungen von vornhinein gesetzt sind. Als unendliche, aber dennoch strikt begrenzte 
Fähigkeit zur Erzeugung ist der Habitus nur so lange schwer zu denken, wie man 
den üblichen Alternativen von Determiniertheit und Freiheit, Konditioniertheit 
und Kreativität, Bewusstem und Unbewusstem oder Individuum und Gesellschaft 
verhaftet bleibt, die er ja eben überwinden will.“ – Pierre Bourdieu (1993): Sozi-
aler Sinn, Frankfurt, S. 113 

• Kernaussage: Der Habitus determiniert nicht unser Denken und Han-
deln. Er schränkt vielmehr ein, was uns überhaupt als denk- und hand-
lungsmöglich erscheint. Im Rahmen dieser «eingeschränkten Erfin-
dungsgabe» und zehrend von den Kapitalien, die uns zur Verfügung 
stehen und die wir unter ungleichen Startbedingungen zu akkumulieren 
vermochten, sind wir sehr wohl entscheidungsmächtige Subjekte.  

 
 

3.2.3 Präzisierung 2: Der Habitus als soziologische Kategorie 
 
1. Der Habitus besitzt nicht eine „psychologische“ oder „biologische“, 
sondern eine soziale Grundlage. Er wird im Verlaufe des Sozialisations-
prozesses erworben, resp. „inkorporiert“ (der Habitus als „strukturierte 
Struktur“). Entsprechend besitzt der individuelle Habitus eines Individu-
ums 
 
• (a) ein schicht-, milieu- oder klassenspezifisches,  
• (b) ein generations- oder zeitspezifisches, 
• (c) ein kultur- oder ethnienspezifisches und 
• (d) ein genderspezifisches Gepräge. 
 
Menschen, die in unterschiedlichen sozialen Milieus, in unterschiedlichen 
historischen Zeiten usw. aufwachsen, machen unterschiedliche sozialisato-
rische Erfahrungen. Entsprechend entwickeln sie einen unterschiedlichen 
Habitus.  
 
2. Die Habitusformationen von Individuen der gleichen sozialen Herkunft 
weisen grosse Ähnlichkeiten auf. Bourdieu spricht in diesem Zusammen-
hang vom „Klassenhabitus“. Wichtig ist indes: Jedes Individuum hat ei-
nen individuellen Habitus! Einen Klassenhabitus gibt es nur insofern, als 
sich bei Abkömmlingen der gleichen Klasse oder des gleichen Milieus sta-
tistische Ähnlichkeiten im Habitus feststellen lassen. 
Zum Unterschied zwischen dem individuellen Habitus und dem Klassen-
habitus schreibt Bourdieu: 
 

„Die Grundlage der Unterschiede zwischen den individuellen Habitusformen liegt 
in der Besonderheit der sozialen Lebensläufe, denen Reihen von chronologisch 
geordneten Determiniertheiten entsprechen, die jedoch nicht aufeinander zurück-
geführt werden können. Der Habitus, der mit den Erfahrungen jederzeit neue Er-
fahrungen strukturieren kann, die diese alten Strukturen in den Grenzen ihres Se-
lektionsvermögens beeinflussen, sorgt für eine einheitliche, von den Ersterfahrun-
gen dominierte Aufnahme von Erfahrungen, die Mitglieder derselben Klasse sta-
tistisch miteinander gemein haben.“ – Pierre Bourdieu (1993): Sozialer Sinn, 
Frankfurt, S.113.  



 13 

3. Der Habitus, resp. die durch ihn hervorgebrachten Geschmacksformen, 
individuellen Muster der Lebensführung, Werthaltungen und Überzeugun-
gen sind optimal zugeschnitten primär auf das soziale Umfeld (Milieu, 
Zeit, Kultur), innerhalb vom dem er sich herausgebildet hat. Das Über-
schreiten von Milieu-, Zeit- und Kulturgrenzen ist folglich immer mit 
Schwierigkeiten sowie mit einem Sonderaufwand verbunden. (Problem 
der „Nicht-Passung des Habitus“).  
 
4. Der Habitus ist im Zeitverlauf relativ träge und starr („Hysteresis“). 
Der individuell wahrgenommene „Raum an Möglichkeiten“ bleibt im Zeit-
verlauf entsprechend begrenzt. Alltagssprachlich ausgedrückt: Es ist 
schwierig, über den eigenen Schatten zu springen. 
Dass der Habitus im Zeitverlauf relativ stabil bleibt, bedeutet nur aller-
dings nicht, dass sich gemäss Bourdieus Auffassung Menschen im Laufe 
ihres Lebens nicht entwickeln. Sie tun dies sehr wohl! Indes kann es sein, 
dass sie sich – habituell bedingt – im Laufe ihrer Entwicklung immer wie-
der mit ähnlichen inneren oder äusseren Widerständen herumzuschlagen 
haben. Es kann ebenfalls sein, dass einige Menschen sich habituell freimü-
tiger, unverkrampfter und optimistischer in eine offene Zukunft hinein ent-
wickeln als andere dies – habituell bedingt – zu tun vermögen.  
 
5. Der Habitus ist nicht das Ergebnis blosser Nachahmung und Imitation 
dessen, was unsere Eltern (sowie die weiteren Personen in unserem Her-
kunftsmilieu) uns sogenannt „vorleben“. Zwar findet sich im Werk von 
Bourdieu nirgends eine systematisch ausformulierte Theorie des Sozialisa-
tions- resp. des Habitusbildungsprozesses. Deutlich wird in seinen Schrif-
ten indes, dass er sich diesen Prozess als einen Prozess der aktiven Erfah-
rungsverarbeitung respektive eines aktiven (mitunter auch qualvollen) sich 
Abarbeitens an den Gegebenheiten des Herkunftsmilieus vorstellt – und 
eben nicht als einen Prozess eines dumpfen Nachahmens.  
 

 

 

3.2.4 Habitus und Reproduktion sozialer Ungleichheit  
 
Inwiefern lassen sich mit Bourdieus Habituskonzept Prozesse der Repro-
duktion sozialer Ungleichheit erklären? 
 

• Amor fati: Der Habitus bedingt, dass wir uns Lebensentwürfe zu-
rechtlegen, die auf das abgestimmt sind, was in unseren Herkunfts-
milieus als normal, erstrebenswert und erreichbar gilt. („Als Bau-
ernbub geht man nicht ans Gymnasium“, „als Handwerkerstochter 
erlernt man einen anständigen Beruf und studiert nicht Kunstge-
schichte“, „als Industriellensohn wird man nicht Maler, sondern 
geht an die HSG“ usw.) Bourdieu bezeichnet diesen Mechanismus 
als Amor fati (Liebe zum eigenen Schicksal) à eingeschränkte so-
ziale Mobilität à Reproduktion von Ungleichheit 

• Selbstausschliessung: Der Habitus bedingt, dass wir uns in mili-
eufernen Feldern unwohl, unsicher oder wenig parkettsicher füh-
len; das Gefühl entwickeln, wir seien am falschen Ort, wir seien 
hier fremd, gehörten da irgendwie nicht hin, benähmen uns irgend-
wie daneben. Genährt von Gefühlen des Selbstzweifels und der so-
zialen Scham entwickeln wir Neigungen zum Rückzug à Repro-
duktion sozialer Ungleichheit 

• Fremdausschliessung durch distinktive oder diskriminierende 
Praktiken: Diejenigen, die in den uns qua Herkunft „fremden“ 
Feldern das Sagen haben, geben uns mittels mehr oder weniger 
subtiler Praktiken der Distinktion zu verstehen, dass wir nicht dazu 
gehören, dass wir uns am falschen Ort aufhalten, dass wir Fremde 
sind, dass wir da nichts zu suchen haben à Reproduktion von Un-
gleichheit über den alltäglichen Klassenkampf 

• Entlarvende Bemühtheit um Zugehörigkeit: Je systematischer, 
bewusster und beflissener wir uns bemühen, uns in unserem Ver-
halten und Benehmen an den Spielregeln des uns fremden Feldes 
zu orientieren, desto deutlicher werden wir für die „Insider“ als 
diejenigen erkennbar, die habituell nicht dazugehören. Unsere Ver-
haltensweisen wirken gekünstelt, verkrampft, nicht authentisch. 
Wir werden – ungeachtet unserer Qualifikationen – nicht richtig 
ernst genommen à Reproduktion von Ungleichheit  



 14 

• Zu erbringende Sonderaufwendungen: Fremd sein bedeutet, sich 
das, was den Anderen von klein auf als selbstverständlich gilt, zu-
erst einmal mühsam erarbeiten zu müssen. Bisweilen reicht der 
Schnauf nicht aus, um diesen Sonderaufwand erbringen zu können 
oder man gerät rein zeitlich in Rückstand (Vorteil des Orientie-
rungsläufers, der das Terrrain schon kennt, gegenüber demjenigen, 
der es zuerst erkunden muss.) à Reproduktion von Ungleichheit 

• Bindungskräfte des Herkunftsmilieus: Das Verlassen des eige-
nen Herkunftsmilieus kommt in gewisser Weise einem „Verrat“ 
gleich, der subjektiv schwer zu bewältigen ist. Der Aufstiegs-
wunsch, den Eltern für ihre Kinder hegen, ist ein bedingter 
(„Sprünge unbedingt; aber nicht zu grosse!“) und ist ambivalent. 

 
à Diskussionfrage: Weshalb hat Pierre Bourdieu ein Prob-
lem mit dem Dialekt seiner bäuerlich geprägten Herkunfts-
region? Siehe 
https://www.dailymotion.com/video/x2pmzh9 
 

 

3.3 Ansatz 3: Das Konzept der sozialen Felder 
 
Der Habitus kann in einem stärker oder schwächer ausgeprägten Pas-
sungsverhältnis zu bestimmten „sozialen Feldern“ stehen. In der Regel 
hält man sich von Feldern fern („Selbstausschliessung“), in denen man 
sich wenig „parkettsicher“ fühlt, oder man wird aus ihnen mittels mehr 
oder minder subtiler Praktiken herausgedrängt („Fremdausschliessung“).  
 
Beispiele für soziale Felder sind: das Feld der Wissenschaft und der Uni-
versitäten, das politische Feld, das ökonomische Feld, das Feld der Litera-
tur, das Feld der Kunst, das Feld der Haute Couture, das religiöse Feld, das 
Feld des Rechts, das Feld der Sozialen Arbeit usw.  
  
Soziale Felder lassen sich charakterisieren  
• als „historisch konstituierte Spielräume mit ihren je spezifischen Insti-

tutionen und je eigenen Funktionsgesetzen“ (Bourdieu) 

• über die spezifischen Spielregeln, die im Feld gelten 
• über die spezifischen Ziele, die im Feld verfolgt werden 
• über die (ungleich verteilte) Definitionsmacht der einzelnen „Spieler“ 

über die Ziele und die Regeln 
• über (unterschiedlich bewertete) Positionen im Feld („la misère de po-

sition“) 
• über die „illusio“ – den Glauben an das Spiel und an den Sinn des 

Spiels 
 

Der Begriff des sozialen Feldes ist – dies sollte aus den bisherigen Erörte-
rungen deutlich werden – vom Begriff des sozialen Milieus (resp. der so-
zialen Klasse) systematisch abzugrenzen. Krude auf den Punkt gebracht: 
In sozialen Milieus machen wir als ganze Menschen unsere primärsoziali-
satorischen Erfahrungen und bilden hierbei unseren Habitus heraus. Aus-
gestattet mit diesem Habitus sowie mit den Kapitalien, die wir unter un-
gleichen Startbedingungen akkumulieren konnten, haben wir uns sodann – 
nunmehr als Rollenträger:innen – in den unterschiedlichen sozialen Fel-
dern zu behauten und zu bewähren; was uns, je nachdem, wie «feldnah» 
oder «feldfern» unsere Habitus- und Kapitalausstattung ist, besser oder 
schlechter gelingt resp. schwerer oder leichter fällt (= Frage der Passung 
oder Nicht-Passung). 
 
Soziale Felder lassen sich unter den folgenden Aspekten ausleuchten: 
 
1. Der Ressourcenaspekt des Feldes: 
Erfolg oder Misserfolg im Feld und die Position, die man im Feld ein-
nimmt (Zentrum versus Peripherie) hängt davon ab, ob man in der richti-
gen Menge, der richtigen Qualität sowie im richtigen Mischverhältnis über 
die Kapitalien verfügt, die im Feld einen (investierbaren) Wert besitzen. 
Minder- und Fehlausstattungen erschweren den Zugang oder haben den 
Ausschluss zur Folge. Viele der feldrelevanten Kapitalien werden sozial 
ererbt; durch Leistung im Sinne etwa der Aneignung von Qualifikationen 
und Kompetenzen kann man sie sich nur teilweise erarbeiten à Reproduk-
tion von Ungleichheit.  



 15 

 

2. Der Regelaspekt des Feldes:  
Erfolg oder Misserfolg im Feld oder die Wertschätzung, die einem im Feld 
entgegengebracht wird, hängt davon ab, wie „intim“ man mit den (explizi-
ten und impliziten, ausgesprochenen und unausgesprochenen) Regeln des 
Feldes, den feldkulturellen Praktiken und den alltäglichen Ritualen des 
Feldes vertraut ist. Die gleichsam blinde und selbstbewusste Beherrschung 
konstitutiver, normativer und distinktiver Verhaltensregeln erscheint als 
Garant dafür, dass man im Feld eine Position erlangt, die mit Macht, ins-
besondere mit Definitionsmacht ausgestattet ist. Wer in einem feldnahen 
Milieu aufwächst, erlernt diese Regeln von klein auf; besitzt gegenüber 
„Eindringlingen“ aus feldfernen Milieus also einen strategischen Vorteil 
resp. eine geeignete Ausstattung mit „inkorporiertem kulturellem Kapital“  
à Reproduktion sozialer Ungleichheit.  
 

 
 
3. Machtaspekt des Feldes: 
Erfolg oder Misserfolg, Macht oder Ohnmacht innerhalb des Feldes sind 
nicht nur abhängig von der Ausstattung mit den feldrelevanten Kapitalien, 
sondern auch von der Passfähigkeit des individuellen Habitus zum jeweili-
gen Feld. Wer, weil er einem feldfernen Milieu entstammt, einen nicht 
passfähigen Habitus mitbringt, legt Verhaltensweisen an den Tag, die ver-
krampft, gekünstelt oder angestrengt wirken. Er oder sie hat – unabhängig 
von seinen oder ihren fachlichen „Qualifikationen“ oder „Kompetenzen“ – 
kaum eine Chance, ins Machtzentrum des Feldes vorzustossen. à Repro-
duktion sozialer Ungleichheit.  
 
4. Illusioaspekt des Feldes:  
Felder verlangen den Mitspielern einen unbedingten Glauben an die Be-
deutsamkeit des Spiels sowie eine bedingungslose Identifikation mit dem 
Feld ab (Illusio). Wer aufgrund seiner feldfernen Herkunft diese „Illusio“ 
nicht mitbringt, sich ob der gespielten Spiele bisweilen auch befremdet 

zeigt oder Zweifel an der Bedeutsamkeit des Spiels äussert, hat einge-
schränkte Chancen, sich im Feld zu behaupten. à Reproduktion sozialer 
Ungleichheit.  
 

4 Exkurs: Soziale Arbeit als Feld  
 
 

Diskussionsfragen – Bezug zur Sozialen Arbeit (oder zu einzel-
nen Handlungsfeldern der Sozialen Arbeit)  
• Welche Kapitalien muss man mitbringen, um im Feld der So-

zialen Arbeit erfolgreich zu sein? Wie hängen diese mit der 
sozialen Herkunft der erfolgreichen Akteure zusammen?  

• Welche unausgesprochenen Regeln gelten im Feld der Sozia-
len Arbeit und welchen Milieus muss man am ehesten ent-
stammen, um von klein auf Kenntnis dieser Regeln zu besit-
zen?  

• Wie lässt sich der Habitus derjenigen charakterisieren, die 
im Feld der Sozialen Arbeit die machtvollen Positionen ein-
nehmen? Entstammen diese ähnlichen Herkunftsmilieus?  

• An welche Illusio muss man sich klammern, um im Feld der 
Sozialen Arbeit erfolgreich zu sein?  
 



 16 

5. Habitus und Lebensführung der gesellschaftlichen 
Klassen Frankreichs  
 
Typisch für Bourdieus vergleichende Charakterisierungen von klassenspe-
zifischen Habitusformationen sind Dichotomien der folgenden Art (vgl. 
Pierre Bourdieu (1982): Die feinen Unterschiede, Frankfurt/M. Suhr-
kamp.) 
 
• natürlich versus gekünstelt 
• elegant versus bemüht 
• gepflegt versus vulgär 
• Betonung von Natürlichkeit und Leichtigkeit versus Pedanterie, Stur-

heit, Angestrengtheit 
• Freie und lässige Einstellung zu Bildung versus verkrampfte, gezwun-

gene und unsichere Haltung zu Bildung 
 
 

Arbeitsaufgabe:  
Die folgenden Charakterisierungen sind aus dem Buch „Die fei-
nen Unterschiede“ von Bourdieu zusammengetragen. Bourdieu 
führte seine Untersuchungen in den 1970er und 1980er Jahren 
durch.  
• Erachten Sie die Charakterisierungen für plausibel? 
• Lassen sie sich auch auf die Schweiz übertragen? 
• Sind sie für die Gegenwart noch aktuell?  
• Inwiefern sind sie relevant hinsichtlich der Frage nach der 

Reproduktion Sozialer Ungleichheit?  
Beachten Sie auch die Charakterisierung im Übersichtsschema 
am Schluss dieses Skripts.  

 
 
 
 
 
 

(1) Habitus und Lebensführung der französischen Bourgeoisie: 
Sinn für Distinktion und Luxusgeschmack  
(Definitionsmacht über „legitime Kultur“) 
 
Zu unterscheiden ist grundsätzlich zwischen „Bildungsbürgern“ und „Be-
sitzbürgern“. Die einzelnen „Fraktionen“ der Bourgeoisie können sich hin-
sichtlich Habitus und Lebensführung stark unterscheiden. Beispiele sind:  
• Freiberufler: Disposition zu luxuriöser Lebensführung, Präferenz für 

klassische Werke, für eine intime diskrete Wohnungseinrichtung, für 
die traditionelle französische Küche. Eingekauft wird, was teuer und 
‚up to date‘ ist, man macht Ferien in Hotels in Luxusbadeorten, hat 
eine Yacht und geht auf die Jagd. Habitus des Genusses, der Unbeküm-
mertheit, der souveränen Gelassenheit. Optimistisches Gesellschafts-
bild: Man nimmt die Welt durch eine rosa Brille wahr.  

• Lehrer: Vorliebe für zeitgenössische Werke, Präferenz für die Avant-
garde. Bevorzugt wird eine für ästhetische Experimente offene Woh-
nungseinrichtung. Sympathie für exotische und improvisierte Gerichte. 
Eingekauft wird auf Flohmärkten, weil es billig und originell ist. Man 
liebt Bergsteigen und Wandern. Neigung zu pedantisch prätentiöser 
Gelehrsamkeit (da es sich bei Lehrern meist um Abkömmlinge des 
Kleinbürgertums handelt.) Gesellschaftsbild des antibürgerlichen Pes-
simismus.  

• Neue Bourgeoise (Neureiche): „An die Stelle der asketischen Moral 
von Produktion und Akkumulation, die sich auf Enthaltsamkeit, Nüch-
ternheit, Sparsamkeit und Kalkül gründete, setzt die neue Wirtschafts-
logik eine hedonistische Moral des Konsums, gegründet auf Kredit, 
Ausgaben, Genuss.“ (Bourdieu)  

 
(2) Habitus und Lebensführung des französischen Kleinbürgertums: 
Bildungsbeflissenheit und prätentiöser Geschmack (Orientierung an den 
schönen Dingen der Bourgeoise) 
 
• Wunsch nach Aufstieg, Bestätigung und Anerkennung 
• Bedingungslose Akzeptanz der herrschenden Ordnung, Konformismus 



 17 

• Antizipatorische Orientierung an den geltenden Spielregeln, Überange-
passtheit, vorauseilender Gehorsam 

• Asketische Selbstbeherrschung und methodisch-disziplinierte Lebens-
führung 

• Bildungseifer, kulturelle Beflissenheit und Anerkennungssucht; Erge-
benheit gegenüber der herrschenden Kultur 

• Undifferenzierte Verehrung der vermeintlichen Hochkultur: Operetten 
werden als ernste Musik, Populärwissenschaft als Wissenschaft, Imi-
tiertes als Echtes wahrgenommen. Allzu selbstsichere Fehlidentifikati-
onen, Halbbildung und Konformitätsstreben 

• Autodidaktischer Eifer; gezwungenes, keineswegs spielerisches Ver-
hältnis zu Kultur und Bildung 

• Tendenz zu Überkorrektheit und Rigorismus 
• Rigorismus im Sprachgebrauch. Jagd auf Unkorrektheiten und Fehler, 

fast unersättlicher Hunger nach Verhaltensmassstäben und –techniken 
• Peinliche Orientierung an Regeln und ängstliche Vermeidung von Feh-

lern; zwanghafte Orientierung an anständigen Grundsätzen und Maxi-
men 

• Opferbereitschaft, Verzicht, Entsagung gepaart mit Fleiss, Disziplin 
und Ausdauer 

• „Der Kleinbürger ist ein Proletarier, der sich klein macht, um Bürger 
zu werden.“ (Bourdieu) 

• Die Moral des Kleinbürgers hat etwas „Enges und Forciertes, Ver-
krampftes und Reizbares, Ehrgeiziges und Steifes“ 

• „Der Kleinbürger ist ein Bürger, der auf kleinem Fusse lebt.“ 
• „Seine ganze Erscheinung ist die eines Menschen, der sich klein ma-

chen muss, um durch die enge Pforte zu passen, die zur Bourgeoisie 
führt: strikt und nüchtern, diskret und akkurat, fehlt ihm in seiner Klei-
dung wie in seiner Sprechweise, in seinen Gesten wie in seiner ganzen 
Haltung ein wenig Statur, Freimut, Grosszügigkeit und Persönlich-
keit.“ (Bourdieu) 

 

(3) Habitus und Lebensführung der französischen Arbeiterklasse 
resp. der „kleinen Leute“ 
Entscheidung für das Notwendige; Verachtung sowohl des bourgeoisen als 
auch des kleinbürgerlichen Gehabes: 

 
• Hang zu einer funktionalistischen und pragmatischen Ästhetik: saube-

rer Haarschnitt, nettes einfaches Kleid, stabile Möbel 
• Sinn für das Praktische und Echte 
• Ablehnung jeglicher Stilisierung als Firlefanz 
• Wertschätzung von Weisheit durch lebenspraktische Erfahrung, Sinn 

für Lebensfreude, praktische Solidarität, realistischer Materialismus, 
eigenständige, kräftige und lebendige Sprache 

 

 



 18 

6. Bourdieus Konzeption des Sozialen Raumes  
 
 

 
Quelle: Pierre Bourdieu (1982): Die feinen Unterschiede. Kritik der ge-
sellschaftlichen Urteilskraft, Frankfurt: Suhrkamp 



 19 

 
 

 
 



 20 

7. Ausgewählte Befunde zur Korrespondenz zwi-
schen sozialer Lage und Lebensführung  
Quelle: Pierre Bourdieu (1982): Die feinen Unterschiede. Kritik der ge-
sellschaftlichen Urteilskraft, Frankfurt: Suhrkamp 
 

 

 
 
 



 21 
 



 22 

 

9. Gesamtarchitektur der Sozialtheorie von Pierre Bourdieu (Folgeseite) 
Eine kopierfähige Fassung des Übersichtsschemas findet sich unter:  
https://www.peterschallberger.ch/resources/Klassiker_der_Soziologie/BourdieuHabitusFeld.pdf 



 23 

 


