
 1 

 
 
 
 
Modul C1: 
Modernisierung und Sozialer Wandel 
 
Lehrunterlagen / Skript zur Lehrveranstaltung 
 
Dozent: Prof. Dr. Peter Schallberger 
 
 
 
Fassung 2020 
 

Lernziele ...................................................................................................................... 2 

1. Modernisierung und Sozialer Wandel ...................................................................... 3 

2. Allgemeine Tendenzen im Prozess der Modernisierung ........................................... 4 

3. Dimensionen des Modernisierungsprozesses ........................................................... 8 

4. Modernisierung als Domestizierung ....................................................................... 10 

5. Modernisierung als Individualisierung ................................................................... 22 

6. Modernisierung als Rationalisierung ...................................................................... 28 

7. Modernisierung als Differenzierung ....................................................................... 34 

8. Ausblick: Zwei theoretische Perspektiven auf die Gegenwartsgesellschaft ............. 40 

 

 

 

 

Theorien gesellschaftlicher Modernisierung befassen sich mit der Frage, 
wie sich die Konturen moderner Gegenwartsgesellschaften historisch her-
ausgebildet haben und bezüglich welcher Charakteristiken sich moderne 
Gesellschaften von vormodernen – sogenannt traditionalen – Gesellschaften 
unterscheiden. Soziologische Modernisierungstheorien befassen sich mit 
epochalen historischen Veränderungsprozessen, die sich über mehrere 
Jahrhunderte hinweg vollzogen haben. Wesentlich für die Entstehung mo-
derner Gesellschaften sind historische Dynamiken der Rationalisierung, 
Differenzierung, Domestizierung und Individualisierung.  

Theorien sozialen Wandels befassen sich mit Veränderungstendenzen in-
nerhalb moderner Gesellschaften. Untersucht werden Wandlungsprozesse, 
die sich in den Teilsphären (oder „Subsystemen“) moderner Gesellschaften 
vollziehen: in der Wirtschaft, der Politik, der Kultur und der Lebenswelt. 
Empirische Forschungsarbeiten befassen sich beispielsweise mit Fragen des 
Wertewandels, des Wandels von Lebensstilen, des Wandels des politischen 
Systems oder des Wandels von Formen der Vergemeinschaftung in zurück-
liegenden 20 bis 50 Jahren. Hierbei wird meistens auch gefragt, wie sich 
Veränderungen in der einen Teilsphäre auf die jeweils anderen Teilsphären 
auswirken. 

Im Rahmen des C1 ist der Hauptfokus auf Theorien gesellschaftlicher Mo-
dernisierung gerichtet. Wir befassen uns also mit gesellschaftlichen Verän-
derungen, die sich über einen historisch relativ langen Zeitraum vollzogen 
haben. Diese Veränderungen haben zur Herausbildung derjenigen Gesell-
schaft geführt, in der wir „westlich-modernen“ Menschen heute leben.  



 2 

Lernziele 
 
Weshalb ist es sinnvoll, sich im Rahmen eines Studiums der Sozialen Ar-
beit mit gesellschaftlichen Modernisierungsdynamiken auseinanderzuset-
zen? 
 

(1) Die Soziale Arbeit als Profession und Disziplin ist selber ein Produkt 
des Modernisierungsprozesses. Für die Leistungen, die sie erbringt, gab es 
in vormodernen Gesellschaften noch keine spezifischen Erwerbsfelder. Die 
Auseinandersetzung mit der Geschichte der Sozialen Arbeit schliesst die 
Auseinandersetzung mit den epochalen gesellschaftlichen Umbrüchen, die 
dem Begriff der Modernisierung gebündelt werden, zwangsläufig mit ein. 

Lernziel 1: Sie sind in der Lage, die Geschichte der Sozialen Arbeit, mit 
der Sie sich im Modul A1 auseinandergesetzt haben, in einem umfassen-
deren historischen Kontext zu verorten. Es gelingt Ihnen insbesondere, 
Bezüge herzustellen zwischen der Entstehung der Sozialen Arbeit als 
Profession und Disziplin auf der einen und gesellschaftlichen Dynami-
ken der Differenzierung, der Domestizierung, der Rationalisierung und 
der Individualisierung auf der anderen Seite. 

 

(2) Soziale Arbeit ist nicht nur ein Kind der Moderne. Sie trägt darüber hin-
aus gesellschaftliche Modernisierungsprozesse aktiv mit oder treibt diese 
vereinzelt gar voran. Sie ist beispielsweise eine zentrale Akteurin „moder-
ner“ Praktiken der „Sozialdisziplinierung“ und der „Normalisierung“. 

Lernziel 2: Sie können benennen, in welchen konkreten Punkten sozial-
arbeiterisches und sozialpädagogisches Handeln bis heute Dynamiken 
der Differenzierung, der Domestizierung, der Rationalisierung und der 
Individualisierung mitträgt. Zugleich können Sie benennen, welche al-
lenfalls auch problematischen Aspekte und welche widersprüchlichen 

Handlungsanforderungen mit dieser „Verstrickung“ der Sozialen Arbeit 
in den Modernisierungsprozess verbunden sind.  

 

(3) Modernisierung birgt problematische Aspekte und verursacht Krisen, 
die zum Ausgangspunkt (resp. Handlungsanlass) sozialarbeiterischer oder 
sozialpädagogischer Interventionen werden können. 

Lernziel 3: Sie können unterschiedliche Entwicklungen, die mit dem Mo-
dernisierungsprozess verbunden sind, begrifflich benennen und analy-
tisch voneinander abgrenzen. Darüber hinaus gelingt es ihnen, proble-
matische Auswirkungen zu benennen, die diese Entwicklungen für ein-
zelne Individuen oder für soziale Gruppen haben können. 

 

(4) Im Modernisierungsprozess gibt es Gewinnerinnen und Gewinner auf 
der einen, Verliererinnen und Verlierer auf der anderen Seite. Letztere kön-
nen zu Klientinnen und Klienten der Sozialen Arbeit werden.  

Lernziel 4: Das angeeignete Wissen über Dynamiken gesellschaftlicher 
Modernisierung hilft Ihnen dabei, von einer rein individualisierenden 
(oder gar moralisierenden) Auseinandersetzung mit individuellen Krisen 
und Problemlagen wegzukommen. Es hilft ihnen dabei, die gesellschaft-
lichen Hintergründe schwieriger Lebenssituationen oder auffälliger Ver-
haltensweisen besser zu verstehen und verstärkt ins Blickfeld zu rücken. 

 
 Pflichtlektüre ZP2: 

van der Loo, Hans & van Reijen, Willem (1997). Moderni-
sierung. Projekt und Paradox. München: dtv.  

- Kapitel 1.1, 1.2 und 1.4 (S. 11-18 und 30-36) 
- Kapitel 2.1 bis 2.3 (S. 48-68)  
- sowie die Kapitelauszüge, die im vorliegenden 
Skript (Fassung 2020) abgedruckt sind. 

 



 3 

1. Modernisierung und Sozialer Wandel  
 
1.1 Aktivierung von Vorwissen: Was heisst „Modernisierung“?  
 
• Was verstehen Sie unter „Modernisierung“?  
• In welchen Punkten unterscheiden sich heutige „moderne“ von frühe-

ren „traditionalen“ Gesellschaften?  
• Welche Entwicklungen sind charakteristisch für den Prozess der „Mo-

dernisierung“?  
• Welche „Errungenschaften“ und welche „Verluste“ sind resp. waren 

mit dem Prozess der gesellschaftlichen Modernisierung verbunden?  
 
Erster Ordnungsversuch (gemeinsames Brainstorming): Moderni-
sierungsdynamiken in den vier gesellschaftlichen Teilsphären Wirt-
schaft, Politik, Kultur und Gemeinschaft (Das Ergebnis wird nach-
gereicht. > Moodle) 
 

WIRTSCHAFT (Produktion und Allo-
kation von Gütern und Dienstleistun-
gen)  
 
•  
•  
•  

 

POLITIK (Rechtssetzung und 
Rechtsdurchsetzung, Bereitstellung 
öffentlicher Güter) 
 
•  
•  
•  

WISSENSCHAFT/ KUNST (Generie-
rung und Problematisierung von Wis-
sen, Gewissheiten und Weltbildern) 
 
•  
•  
•  

 

GEMEINSCHAFT/ LEBENSWELT 
(Alltägliches Zusammenleben, Aner-
kennung, Reproduktion)  
 
•  
•  
•  

1.2 Was leisten Theorien gesellschaftlicher Modernisierung?  
 
• Beschreibungen und (selektive) Analysen des Übergangs von traditio-

nalen zu modernen Gesellschaften 
• Implizierend die Vorstellung, dass sich der Gesamtverlauf der histori-

schen Entwicklung in Epochen mit je eigenen Charakteristiken eintei-
len lässt (z.B. Vormoderne, Moderne, Postmoderne) 

• Modernisierung bedeutet nicht unbedingt „Fortschritt“ in einem wer-
tenden Sinne: in die Moderne sind durchaus auch „Pathologien“ und 
„Paradoxien“ eingebaut. Der Modernisierungsbegriff wird in Theorien 
gesellschaftlicher Modernisierung meistens wertfrei verwendet.  

 
1.3 Wann eigentlich beginnt die sogenannte Moderne? 
 
• Beginnt die Moderne in der frühen Neuzeit, also im 17. Jahrhundert, 

als es in europäischen Stadtstaaten erstmals republikanische Verfassun-
gen mit demokratischen Mitbestimmungsrechen gab? (à politisches 
Modernisierungskonzept) 

• Beginnt die Moderne an der Schwelle zum 19. Jahrhundert, also im 
Zeitalter der französischen Revolution, des Verfalls der ständischen 
Gesellschaft und der Etablierung bürgerlicher Freiheitsrechte nunmehr 
auf nationaler Ebene (à politökonomisches Modernisierungskonzept)  

• Beginnt die Moderne im Zeitalter der Industrialisierung, also ab dem 
frühen 19. Jahrhundert? (à technologisches Modernisierungskonzept) 

• Beginnt die Moderne mit der Entstehung des modernen Kapitalismus? 
(à ökonomisches Modernisierungskonzept)  

• Beginnt die Moderne mit dem allmählichen Zerfall des kirchlichen 
Deutungsmonopols sowie des Aufstiegs der Naturwissenschaften im 
Zeitalter der Aufklärung? (kulturalistisches, an der Entwicklung der 
Wissenschaften orientiertes Modernisierungskonzept); Folgefrage: Be-
deutet Modernisierung in erster Linie Säkularisierung? 



 4 

• Und wo findet „Modernisierung“ eigentlich statt? Ist Modernisierung 
ein europäisches Phänomen? Ist Modernisierung ein städtisches Phäno-
men?  

 

„Modernisierung“ ist ein schillernder Begriff und kann tendenziell 
mit unterschiedlichen Inhalten aufgefüllt werden. Er bezeichnet – 
und dies sehr allgemein – eine sehr lange Phase der historischen 
Transformation, die bis in die Gegenwart hineinreicht. Wir leben ak-
tuell immer noch in der „Moderne“.

 
 
 
2. Allgemeine Tendenzen im Prozess der Modernisierung 
 
Pattern Variables  Traditionale Gesellschaften Moderne Gesellschaften  
Partikularismus – Uni-
versalismus  
Welchen Charakter besitzt 
gesellschaftliches Wissen 
(inkl. Normen)? Welche 
Reichweite besitzt es?  

Partikularismus  
(1) Gesellschaftliche Normen sind eher informell und 
schwach kodifiziert; ihr Geltungsbereich bezieht sich auf 
umgrenzte und überschaubare Territorien und soziale 
Einheiten. 
(2) Unterschiedliche Weltbilder und Modi der Wirklich-
keitsdeutung existieren nebeneinander (Partikularismus 
der Wissensproduktion). Weltbilder sind stark religiös 
eingefärbt.  

Universalismus  
(1) Wichtige Teile des gesellschaftlichen Normensystems 
erfahren eine formelle Regelung und Kodifizierung, ihr 
Geltungsbereich erstreckt sich zunehmend über umgrenzte 
Territorien und Gemeinschaften hinaus.  
(2) Der wissenschaftlich-rationale Modus der Deutung und 
Erklärung von Phänomenen setzt sich universell durch 
(Verwissenschaftlichung resp. Rationalisierung des Weltbil-
des; Säkularisierung)  

Zuschreibung – Leistung  
Worauf gründen die soziale 
Stellung sowie der Status 
des Einzelnen in der Ge-
sellschaft? 

Zuschreibung 
(3) Individuen werden in einen bestimmten „Stand“ hin-
eingeboren und haben nur geringe „soziale Mobilitäts-
chancen“. 
 
 
(4) Der soziale Status des Individuums resp. die Wert-
schätzung, die ihm entgegengebracht wird, bemisst sich 
nach gemeinschaftlich definierten Regeln der Ehrbarkeit 
(symbolisches Kapital bei Bourdieu).  

Leistung 
(3) Die Stellung des Individuums in der Gesellschaft leitet 
sich aus den Qualifikationen ab, die es durch Leistung er-
wirbt. Die sozialen Mobilitätschancen nehmen tendenziell 
zu. (Freilich haben nicht alle Individuen die gleichen Start-
bedingungen. (à Bourdieu)  
(4) Der Status des Einzelnen ist tendenziell an die von ihm 
erbrachten Leistungen gekoppelt, wobei „traditionale“ Ehr-
barkeitsvorstellungen weiterhin von Bedeutung sein kön-
nen.  



 5 

Diffusität – Spezifität  
Wie sind die gesellschaftli-
chen Rollenprofile ausge-
staltet?  

Diffusität 
(5) Innerhalb der vorgegebenen Statushierarchie und 
Ständeordnung herrscht ein eher tiefer Grad der Speziali-
sierung und Ausdifferenzierung einzelner Tätigkeiten 
(geringer Grad der Arbeitsteilung).  
 
(6) Rollenprofile sind eher diffus ausgestaltet.  

Spezifität 
(5) Der Grad der Arbeitsteilung, der Spezialisierung und der 
Ausdifferenzierung einzelner Tätigkeitsfelder nimmt in mo-
dernen Gesellschaften stetig zu. Die einzelnen Individuen 
vermögen nicht mehr genau zu bestimmen, was all die an-
deren eigentlich tun.  
(6) Rollenprofile sind spezifisch ausgestaltet. 

Affektivität – Affektive 
Neutralität 
Was beherrscht die sozia-
len und ökonomischen Be-
ziehungen der Gesell-
schaftsmitglieder?  

Affektivität  
(7) Gefühle werden relativ direkt und unkontrolliert ge-
äussert; die Spannbreite der öffentlich zulässigen Ge-
fühlsregungen ist relativ breit; die einzelnen Individuen 
erscheinen in ihren Gefühlsäusserungen wenig „diszipli-
niert“. 
(8) Das Individuum begegnet anderen Individuen in den 
meisten Handlungssituationen als ganzer Mensch und 
nicht bloss als Träger einer spezifischen Rolle.  
 
(9) Die Individuen scheuen sich vor versachlichenden 
und verdinglichenden Sozialbeziehungen; Gefühle der 
Loyalität spielen auch in ökonomischen Tauschbezie-
hungen eine wichtige Rolle. 
(10) Verhaltensweisen Fremder werden nach dem Freud-
Feind-Schema ausgedeutet: Ist sein Verhalten mir gegen-
über feindselig oder friedlich?  

Affektive Neutralität  
(7) Der Grad der individuellen Affektkontrolle ist relativ 
hoch; die einzelnen Individuen verhalten sich in öffentli-
chen Raum relativ gesittet; Gefühle der Scham, der Pein-
lichkeit und des schlechten Gewissen halten sie zu „ge-
dämpften“ Formen des Verhaltens an.  
(8) Das einzelne Individuum begegnet anderen ausschliess-
lich in privaten Kontexten als ein ganzer Mensch. In den 
meisten Handlungssituation adressiert es andere als Träger 
einer spezifischen Rolle.  
(9) Menschlich Arbeitskraft wird zur abstrakten und frei 
handelbaren Ware; Gefühle der persönlichen Loyalität ver-
lieren in ökonomischen Tauschbeziehungen massiv an Be-
deutung. 
(10) Es entsteht – nebst dem Freund und dem Feind – die 
Sozialfigur des „neutralen Fremden“, gegenüber dessen An-
wesenheit oder Existenz man sich gleichgültig verhält. 
Diese Sozialfigur erleichtert das Zusammenleben in moder-
nen Gesellschaften massiv!  

Kollektivitätsorientierung 
– Selbstorientierung  
Worauf ist das Handeln des 
Einzelnen dominant ausge-
richtet?  

Kollektivitätsorientierung  
(11) Das einzelne Individuum versteht sich primär als 
Teil einer Gemeinschaft (Dorf, Sippe, Familie usw.) und 
richtet sein Handeln an den Konventionen aus, die inner-
halb dieser Gemeinschaft gelten.  

Selbst-Orientierung  
(11) Das einzelne Individuum versteht sich primär als ein 
selbstbestimmt und eigenverantwortlich handelndes Sub-
jekt, das innerhalb und mittels selbstgewählter sozialer und 
ökonomischer Beziehungen persönliche Interessen verfolgt.  



 6 

(12) Die Beschäftigung mit dem eigenen Ich ist eher 
schwach ausgeprägt. Man definiert sich primär über die 
Zugehörigkeit zu einer bestimmten Gemeinschaft. Kul-
tisch zelebriert wird die Gemeinschaft. Der oder die Ein-
zelne geht im Kollektiv gewissermassen auf.  

(12) Die einzelnen Individuen nehmen sich als unverwech-
selbare Subjekte mit einer je eigenen Identität wahr und be-
treiben ein ausgefeiltes Selbst- und Identitätsmanagement. 
Kultisch zelebriert wird das Individuum. Fragen der Insze-
nierung und Präsentation des eigenen Selbst werden zuneh-
mend wichtig. 

Diskussionsfragen zur Übersichtstabelle: 

• Lassen sich die beschriebenen Entwicklungen (1-12) an Beispielen 
verdeutlichen? 

• Lassen sich die Orientierungsalternativen der Pattern Variables tat-
sächlich so eindeutig traditionalen resp. modernen Gesellschaften zu-
ordnen? 

• Lassen sich zu den skizzierten Entwicklungen aktuell Gegentendenzen 
feststellen? 

• Welche Gewinne und welche Verluste sind gemäss Ihrer Einschätzung 
mit den skizzierten Entwicklungen verbunden? 

• Exkursorisch: Erkennen Sie in dem folgenden Auszug aus dem „Kom-
munistischen Manifest“ eine oder mehrere der skizzierten Entwicklun-
gen wieder?  

 
Auszüge aus: Karl Marx/Friedrich Engels (1969 [1848]): Manifest der 
kommunistischen Partei, Stuttgart: Reclam, S.25 ff. 
 

„Die Bourgeoisie hat in der Geschichte eine höchst revolutionäre Rolle gespielt. 
Die Bourgeoisie, wo sie zur Herrschaft gekommen, hat alle feudalen, patriar-

chalischen, idyllischen Verhältnisse zerstört. Sie hat die buntscheckigen Feudal-
bande, die den Menschen an seinen natürlichen Vorgesetzten knüpften, unbarm-
herzig zerrissen und kein anderes Band zwischen Mensch und Mensch übriggelas-
sen als das nackte Interesse, als die gefühllose ›bare Zahlung‹. Sie hat die heiligen 
Schauer der frommen Schwärmerei, der ritterlichen Begeisterung, der spießbürger-
lichen Wehmut in dem eiskalten Wasser egoistischer Berechnung ertränkt. Sie hat 
die persönliche Würde in den Tauschwert aufgelöst und an die Stelle der zahllosen 

verbrieften und wohlerworbenen Freiheiten die eine gewissenlose Handelsfreiheit 
gesetzt. Sie hat, mit einem Wort, an die Stelle der mit religiösen und politischen 
Illusionen verhüllten Ausbeutung die offene, unverschämte, direkte, dürre Ausbeu-
tung gesetzt. 

Die Bourgeoisie hat alle bisher ehrwürdigen und mit frommer Scheu betrachte-
ten Tätigkeiten ihres Heiligenscheins entkleidet. Sie hat den Arzt, den Juristen, den 
Pfaffen, den Poeten, den Mann der Wissenschaft in ihre bezahlten Lohnarbeiter 
verwandelt. 
Die Bourgeoisie hat dem Familienverhältnis seinen rührend-sentimentalen 
Schleier abgerissen und es auf ein reines Geldverhältnis zurückgeführt.  
(...)  

Die Bourgeoisie kann nicht existieren, ohne die Produktionsinstrumente, also 
die Produktionsverhältnisse, also sämtliche gesellschaftlichen Verhältnisse fort-
während zu revolutionieren. Unveränderte Beibehaltung der alten Produktions-
weise war dagegen die erste Existenzbedingung aller früheren industriellen Klas-
sen. Die fortwährende Umwälzung der Produktion, die ununterbrochene Erschüt-
terung aller gesellschaftlichen Zustände, die ewige Unsicherheit und Bewegung 
zeichnet die Bourgeoiseepoche vor allen anderen aus. Alle festen eingerosteten 
Verhältnisse mit ihrem Gefolge von altehrwürdigen Vorstellungen und Anschau-
ungen werden aufgelöst, alle neugebildeten veralten, ehe sie verknöchern können. 
Alles Ständische und Stehende verdampft, alles Heilige wird entweiht, und die 
Menschen sind endlich gezwungen, ihre Lebensstellung, ihre gegenseitigen Bezie-
hungen mit nüchternen Augen anzusehen. 

Das Bedürfnis nach einem stets ausgedehnteren Absatz für ihre Produkte jagt 
die Bourgeoisie über die ganze Erdkugel. Überall muss sie sich einnisten, überall 
anbauen, überall Verbindungen herstellen. 

Die Bourgeoisie hat durch ihre Exploitation des Weltmarkts die Produktion und 
Konsumption aller Länder kosmopolitisch gestaltet. Sie hat zum großen Bedauern 
der Reaktionäre den nationalen Boden der Industrie unter den Füssen weggezogen. 



 7 

Die uralten nationalen Industrien sind vernichtet worden und werden noch täglich 
vernichtet. 

(...)  
An die Stelle der alten, durch Landeserzeugnisse befriedigten Bedürfnisse treten 

neue, welche die Produkte der entferntesten Länder und Klimate zu ihrer Befriedi-
gung erheischen. An die Stelle der alten lokalen und nationalen Selbstgenügsam-
keit und Abgeschlossenheit tritt ein allseitiger Verkehr, eine allseitige Abhängig-
keit der Nationen voneinander. Und wie in der materiellen, so auch in der geistigen 
Produktion. Die geistigen Erzeugnisse der einzelnen Nationen werden Gemeingut. 
Die nationale Einseitigkeit und Beschränktheit wird mehr und mehr unmöglich, 
und aus den vielen nationalen und lokalen Literaturen bildet sich eine Weltliteratur. 

Die Bourgeoisie reißt durch die rasche Verbesserung aller Produktionsinstru-
mente, durch die unendlich erleichterte Kommunikation alle, auch die barbarischs-
ten Nationen in die Zivilisation. Die wohlfeilen Preise ihrer Waren sind die 
schwere Artillerie, mit der sie alle chinesischen Mauern in den Grund schießt, mit 
der sie den hartnäckigsten Fremdenhass der Barbaren zur Kapitulation zwingt. Sie 
zwingt alle Nationen, die Produktionsweise der Bourgeoisie sich anzueignen, 
wenn sie nicht zugrunde gehen wollen; sie zwingt sie, die sogenannte Zivilisation 
bei sich selbst einzuführen, d.h. Bourgeois zu werden. Mit einem Wort, sie schafft 
sich eine Welt nach ihrem eigenen Bilde. 

(...) 
Die Bourgeoisie hat in ihrer kaum hundertjährigen Klassenherrschaft massen-

haftere und kolossalere Produktionskräfte geschaffen als alle vergangenen Gene-
rationen zusammen. Unterjochung der Naturkräfte, Maschinerie, Anwendung der 
Chemie auf Industrie und Ackerbau, Dampfschifffahrt, Eisenbahnen, elektrische 
Telegraphen, Urbarmachung ganzer Weltteile, Schiffbarmachung der Flüsse, 
ganze aus dem Boden hervorgestampfte Bevölkerungen – welches frühere Jahr-
hundert ahnte, dass solche Produktionskräfte im Schoss der gesellschaftlichen Ar-
beit schlummerten.“ 

  



 8 

3. Dimensionen des Modernisierungsprozesses 

 

3.1 Das AGIL-Schema von Talcott Parsons  
 

Die vier Dimensionen von Modernisierung, die uns im Weiteren beschäfti-
gen werden, nämlich  
 
• „Domestizierung“, 
• „Differenzierung“, 
• „Individualisierung“, 
• „Rationalisierung“, 
 
lassen aus dem AGIL-Schema von Talcott Parsons herleiten (vgl. hierzu 
ausführlich: Hans van der Loo/Willem van Reijen (1992): Modernisie-
rung. Projekt und Paradox, München: dtv, 29-34).  
 
AGIL steht für die vier Funktionen, die in jedem System erfüllt sein müs-
sen, damit es langfristig Bestand hat.  
 

• A – Adaption (Anpassung an die Aussenwelt, Ressourcenbeschaffung)  
• G – Goal Attainment (Zielerreichung, Bereitstellung von Mitteln zur 

Verfolgung intern definierter Ziele) 
• I – Integration (Integration; Schaffung eines inneren Zusammenhalts 

angesichts widerstrebender Dynamiken)   
• L – Latent Pattern Maintenance (Versorgung des Systems mit System-

zielen)  
 

 

 

 

Struktur des allgemeinen Handlungssystems 

Aus: Talcott Parsons/Gerald M. Platt (1990): Die amerikanische Universi-
tät. Ein Beitrag zur Soziologie der Erkenntnis, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 
570 
 

 



 9 

3.2 Herleitung der vier Dimensionen des Modernisierungsprozesses 
 
Leitfrage bei Parsons: Was gehört zum Phänomen des Handelns? Welche 
Subsysteme sind am Phänomen des Handelns beteiligt? 
 
 

• Ein Verhaltensorganismus (A): à Was geschieht mit dem biolo-
gisch-physischen Wesen des Menschen im Laufe des Modernisie-
rungsprozesses? In welcher Weise verhalten sich die Menschen im 
Laufe des Modernisierungsprozesses gegenüber ihrer natürlichen 
Umwelt? à DOMESTIZIERUNG 

• Eine zielgerichtet handelnde und mit Identität ausgestattete Persön-
lichkeit (G): Was geschieht mit den Menschen im Laufe des Mo-
dernisierungsprozesses? à INDIVIDUALISIERUNG  

• Gesellschaftliche Strukturen (I): Was geschieht hinsichtlich der 
Ordnung des gesellschaftlichen Zusammenlebens im Laufe des 
Modernisierungsprozesses? à DIFFERENZIERUNG 

• Ein Kultursystem (L) (beinhaltend Ideen, Weltbilder, Technolo-
gien, Wissen usw.): Was geschieht in diesen Feldern im Laufe des 
Modernisierungsprozesses? à RATIONALISIERUNG 

 

Diskussion / Aktivierung von Vorwissen:  

• Was bedeutet Domestizierung?  
• Was bedeutet Individualisierung?  
• Was bedeutet Differenzierung?  
• Was bedeutet Rationalisierung?  
• Welche konkreten Entwicklungen sind gemeint? Beispiele.  
 

 
 

L – KULTURSYSTEM  
à Modernisierung als 
Rationalisierung  
 
Unterrichtsthemen:  
• Max Webers Konzept 

der Rationalisierung 
und Verwissenschaftli-
chung des Weltbildes 
(„Entzauberung der 
Welt“)  

A – VERHALTENSOR-
GANISMUS  
à Modernisierung als 
Domestizierung der inne-
ren und äusseren Natur  
 
Unterrichtsthemen:  
• Die Zivilisationstheorie 

von Norbert Elias  
• Das Konzept der Sozial-

disziplinierung bei Mi-
chel Foucault  

I – SOZIALSYSTEM  
à Modernisierung als 
Differenzierung 
Unterrichtsthemen:  
• Die Subsysteme des So-

zialsystems nach Par-
sons 

• Differenzierung und So-
zialintegration gemäss 
Durkheim 

• Codes und Funktionen 
bei Luhmann  

 

G – PERSÖNLICHKEIT  
à Modernisierung als In-
dividualisierung 
 
Unterrichtsthemen:  
• „Individualisierung“? 
• Die Individualisierungs-

these von Ulrich Beck  
 
 



 10 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4. Modernisierung als Domestizierung  
 

4.1 Die Zivilisationstheorie von Norbert Elias  
 
Auszug aus:  
Hans van der Loo/Willem van Reijen (1997): Modernisierung. Projekt 
und Paradox, München: dtv. 
 
2.4 Psychische Bedingungen (68-71) 
 
Die Art wie Menschen miteinander zurechtkommen, hängt, wie de Swaan es for-
muliert hat, damit zusammen, wie sie mit sich selbst zurechtkommen. Modernisie-
rung kann, mit anderen Worten, nicht ausreichend studiert werden, ohne die Frage 
einzubeziehen, was sich nun eigentlich in den Menschen selbst abspielt. An der 
Wiege der Modernisierung standen nicht nur andere gesellschaftliche Strukturen 
und eine veränderte Mentalität, sondern auch eine neue mentale »Ausstattung«. 
Seit dem Spätmittelalter traten eine Reihe von eingreifenden Verschiebungen auf 
psychischem Gebiet in Erscheinung. Es zeigten sich Veränderungen in der Art, wie 
Menschen ihre Gefühle äußerten. Auch die Umgangsformen zwischen Menschen 
wandelten [68] sich. Schließlich begannen die Leute nicht nur sich selbst, sondern 
auch die sie umgebende Wirklichkeit mit anderen Augen zu sehen. Beide Verän-
derungen – die der Verhaltensmuster und die der Wahrnehmungsstruktur – setzten 
im Spätmittelalter ein.  
Die Veränderungen auf dem Gebiet des Gefühlslebens und der Umgangsformen 
wurden von Norbert Elias (1897-1990) genauestens untersucht. Nach Elias tendie-
ren sie in Richtung auf eine umfassendere, gleichmäßige und automatische Selbst-
beherrschung.  
Um zu illustrieren, was er damit meint, verweisen wir auf das Bild, das der Histo-
riker Johan Huizinga (1872-1945) vom Gefühlsleben des mittelalterlichen Men-
schen entwarf. Am Beginn seines Werkes >Herbst des Mittelalters< (1986) lesen 
wir:  
»Und alle Dinge des Lebens waren von einer prunkenden und grausamen Öffent-
lichkeit. Die Aussätzigen klapperten mit ihrer Schnarre und hielten Umzüge, die 
Bettler jammerten in den Kirchen und stellten ihre Missgestalt dort zur Schau ... 
Rechtspflege, Feilbieten von Waren, Hochzeit und Begräbnis – alles kündete sich 

Arbeitsaufträge bei der Bearbeitung der Texte 
(BSS) 
 
- Domestizierung: Norbert Elias (4.1) 
- Domestizierung: Michel Foucault (4.2) 
- Individualisierung: (5.) 
- Rationalisierung: Max Weber (6.) 
- Differenzierung: Emile Durkheim (7.) 
 
A. Erarbeitungsauftrag: 
- Lektüre des Textes 
- Festhalten der wichtigsten Punkte 
 
B. Formulierung von Thesen zu den folgenden Fragen:  
(1) Welche Gewinne und welche Verluste sind mit der be-

schriebenen Entwicklung verbunden? 
(2) Gibt es aktuelle Gegentendenzen zu der beschriebenen Ent-

wicklung?  
(3) Inwiefern ist die beschriebene Entwicklung relevant für die 

Soziale Arbeit? Inwiefern trägt sie die beschriebene Ent-
wicklung mit? Welche „Rolle“ spielt sie dabei? 

 
C. Vermittlungsauftrag:  
- Assistieren des Dozenten bei der Erläuterung der behandel-

ten Theorie 
- Präsentation und Erläuterung der erarbeiteten Thesen 
 
 
 
(Sie dürfen auch an der zweiten Veranstaltungssitzung teilneh-
men, wenn Sie nicht dazu gekommen sind, den Arbeitsauftrag 
auszuführen.J) 
 
 



 11 

laut durch Umzüge, Schreie, Klagerufe und Musik an.«  
Im Fortgang seines Buches führt der Autor zahlreiche Beispiele für eine Welt an, 
die Gefühlen und Emotionen freien Lauf ließ und deren Umgangsformen und Ver-
haltensmuster uns als unbeherrscht und extrem erscheinen. In den folgenden Jahr-
hunderten sollte sich das, nach Elias, unter Einfluss der Monopolisierung der Ge-
waltausübung und der Erhebung von Steuern allmählich ändern: Verhaltenswei-
sen, die allzu nachdrücklich an das »Tierische« im Menschen erinnerten, allerlei 
körperliche Verrichtungen wie Essen, Trinken, Spucken, Rülpsen und Winde las-
sen, der Stuhlgang, das Baden, Schlafen, sexuelle Aktivitäten und aggressive Aus-
brüche wurden immer stärker mit Schamgefühl belegt. Ihr Anblick wurde als pein-
lich empfunden. Die Unbefangenheit, mit der man früher dem Körper gegenüber-
stand, wich einer wachsenden Sensibilisierung. Anhand einer [69] gründlichen 
Analyse von Anstandsbüchern weist Elias in seinem berühmten Buch >Über den 
Prozess der Zivilisation< (1939) auf die verstärkte Selbstkontrolle hin, die die 
Menschen seit dem 13. Jahrhundert an den Tag zu legen begannen. Sie lässt sich 
daran ablesen, dass das Verhalten von Menschen weniger extrem, verfeinerter und 
nuancierter wurde.  
So wurde von einem bestimmten Zeitpunkt an das Essen mit der Hand nicht mehr 
toleriert: Das Essen musste zunächst mit Daumen, Zeige- und Mittelfinger und 
später sogar mit einer Gabel zum Mund geführt werden. Auch hielt man es seit 
dem Spätmittelalter nicht mehr für schicklich, in der Öffentlichkeit zu rülpsen oder 
Winde zu lassen.  
Elias legt dar, dass die Menschen sich zunehmend der Anwesenheit anderer be-
wusst wurden, die an »unmanierlichem Verhalten« Anstoß nehmen könnten. Ver-
haltensweisen, die von anderen als ungehörig erfahren wurden, wanderten immer 
häufiger »hinter die Kulissen«, das heißt, sie wurden aus der öffentlichen Sphäre 
verbannt und in die Privatsphäre verdrängt.  
Bemerkenswert an den von Elias skizzierten Veränderungen ist der Umstand, dass 
die neuen Verhaltensregeln zunächst von gesellschaftlichen Institutionen erlassen, 
aber nach einer gewissen Zeit immer mehr verinnerlicht wurden: Infolgedessen 
bedürfen die Menschen der sozialen Kontrolle über ihr Tun und Lassen immer we-
niger und lernen, sich immer automatischer selbst im Zaum zu halten. Die Men-
schen lernen, ihr Verhalten längerfristig zu planen: Unmittelbare Gelüste werden, 
wenn man ihnen allzu sehr nachgibt, allmählich im Hinblick auf eventuell nach-
folgende Unlustgefühle bezwungen. Ellas spricht in diesem Zusammenhang von 
einer Umwandlung von »Fremdzwang« in »Selbstzwang«. Er schreibt dem gesell-
schaftlichen Zwang zum Selbstzwang einen ersten Platz im Prozess der Zivilisa-
tion zu.  

Soweit Art und Richtung des Zivilisationsprozesse. Wie lässt sich diese Entwick-
lung nun erklären? Die Frage führt von der Geschichte der Manieren zu einer um-
fassenderen Analyse der Netzwerke, denen Menschen zugehören. Als wichtigste 
Entwicklung bezeichnet Elias den Werdegang des freien und unabhängigen früh-
mittelalterlichen Ritters zum Angehörigen des von einem Fürsten abhängigen 
Hofadels im 17. und 18. Jahrhundert. [70] Diese Veränderung der gesellschaftli-
chen Struktur ging Hand in Hand mit einer Veränderung des Persönlichkeitstyps. 
Während sich der Ritter vielfach spontan, gewalttätig und ungehemmt von allerlei 
Regeln und Verpflichtungen verhalten konnte, zwang ihn das soziale Netzwerk, in 
das die höfischen Adeligen aufgenommen waren, zu einer rigorosen Beherrschung 
von Emotionen und zu diplomatischem Verhalten.  
Wie verlief nun aber diese »Verhöflichung« des Kriegsadels genau? Nach Elias 
geschah dies in zwei Phasen. Zunächst entstand im Lauf des Konkurrenzkampfes 
Ritter gegen Ritter eine Tendenz zur Integration, aus der als Sieger ein zentraler 
Monarch hervorging, der über das Monopol der Gewaltausübung und der Steuer-
erhebung verfügte. Prozesse der Staatenbildung waren somit von solchen der Be-
friedung begleitet: Fortan war es nur noch Herrschern vorbehalten, zu den Waffen 
zu greifen und in den Kampf zu ziehen. Die Funktion der traditionellen Kriegere-
lite, der Ritter, verlor damit an Bedeutung. Um ihr Sozialprestige aufrechtzuerhal-
ten, waren sie praktisch gezwungen, sich am Hofe eines zentralen Fürsten nieder-
zulassen. Dort waren sie zwar vom Fürsten abhängig, befanden sich aber immer 
noch in der Aura des Machtzentrums. Die Fürstenhöfe entwickelten sich damit zu 
»Zivilisationslaboratorien« ersten Ranges. Im relativ geschlossenen Netzwerk des 
Hofes waren die Menschen gezwungen, beständig aufeinander Rücksicht zu neh-
men. Die Mitglieder des Hofes entwickelten die unter- schiedlichsten subtilen und 
verfeinerten Manieren, um die Gunst des Königs zu erlangen. Das distinguierte 
Betragen hatte außerdem zum Ziel, sich von aufstrebenden Gruppen wie etwa den 
Bürgern zu unterscheiden.  
So sehen wir, dass die Menschen im Lauf des Zivilisationsprozesses ihre Emotio-
nen und Gefühle immer besser zu bezwingen lernten, und zwar, weil sie mehr 
Rücksicht aufeinander nehmen mussten je abhängiger sie voneinander wurden und 
je mehr sich die Machtunterschiede zwischen ihnen verringerten.  
Nicht nur die Verhaltensstandards und Umgangsformen veränderten sich im Lauf 
der Modernisierung, auch die Wahrnehmung, die Weise, in der die Menschen Phä-
nomene um sich her betrachten und interpretieren, unterlag Veränderungen. Kenn-
zeichnend für Modernisierung ist der Umstand, dass die Menschen allmählich ei-
nen Abstand zu ihrer Umgebung einnehmen. Die Beteiligung verringert sich, die 
Distanz wächst. (…) 



 12 

3.4 Differenzierung und Selbstbeherrschung (125-127, gekürzt) 

Gesellschaftliche Differenzierung hängt nicht nur mit sozialen, sondern auch mit 
psychischen Veränderungen zusammen. Besonders Norbert Elias hat diese Zusam-
menhänge eingehend behandelt. Seine These lautet, dass fortschreitende Differen-
zierung nicht nur zu einer Anpassung der sozialen Beziehungen führt, sondern 
auch zu einem umfassenderen und differenzierteren Komplex von Verhaltensstan-
dards. Präziser formuliert: je komplizierter die soziale Struktur infolge fortschrei-
tender Differenzierung wird, desto besser sind die Menschen imstande, ihre Emo-
tionen im Zaum zu halten, auf die Befriedigung ihrer Lüste zu verzichten und lang-
fristig zu planen. Grundlage dieser Feststellung ist der Gedanke, dass fortschrei-
tende Differenzierung mit einem wachsenden Bewusstsein gegenseitiger Abhän-
gigkeiten und der Notwendigkeit einhergeht, das Verhalten besser aufeinander ab-
zustimmen. Der Zwang zur Selbstbeherrschung wird zunächst unmittelbar von den 
Betroffenen selbst aufeinander ausgeübt. Von einem bestimmten Stadium des Mo-
dernisierungsprozesses an – Elias selbst spricht übrigens nicht von Modernisie-
rung, sondern von »Zivilisierung« – üben Menschen diesen Zwang immer mehr 
auf sich selbst aus. In den Worten von Elias: »Fremdzwang« wird dann »Selbst-
zwang«. Der Mensch lernt über die Erziehung, sich selbst immer mehr im Zaum 
zu halten. Die Kontraste im Verhalten verschwinden und weichen einer temperier-
ten und ausgeglichenen Haltung. Man beginnt auch langfristiger über die eigenen 
Absichten und solche, die man anderen zuschreibt, nachzudenken.  
Der Übergang von »Fremdzwang« zu »Selbstzwang« vollzog sich im Spätmittel-
alter bei der damaligen gesellschaftlichen Elite, dem Adel. Neben der Notwendig-
keit, dass man infolge der weitergehenden Differenzierung auf untergeordnete, we-
niger mächtige Gruppierungen (Bürger, Bauern) mehr Rücksicht nehmen musste, 
war auch die Angst des Adels vor Prestigeverlust ein wichtiger Motor dieser Ent-
wicklung. Weniger mächtige Gruppen, vor allem das aufstrebende Bürgertum, ver-
suchten ja, das Verhalten des Adels zu imitieren. Der Adel sah sich dadurch zu 
einer weiteren Verfeinerung des Betragens herausgefordert. Derselbe Prozess der 
Nachahmung und Distinktion spielte sich im 19.Jahrhundert zwischen Bürgertum 
und Arbeiterklasse ab.  
Wie ist diese Temperierung des Verhaltens zustande gekommen? Elias hat in sei-
ner Analyse besonders das Monopol der körperlichen Gewalt durch Staatsinstitu-
tionen (siehe Abschnitt 2.4) hervorgehoben. Da der Staat das Monopol über Ge-
waltmittel besitzt und jeder Einzelne genauen Regeln und Gesetzen unterworfen 
ist, macht sich die physische Gewalt immer weniger in spontanen Aufwallungen 
bemerkbar. Die unmittelbare Angst eines Menschen vor dem anderen nimmt 
dadurch bis zu einem gewissen Grad ab. Die »verinnerlichten Ängste«, das heißt 

die Ängste vor der nicht oder ungenügend geleisteten Beherrschung der eigenen 
Triebe und Emotionen nehmen jedoch zu.  
Ein anderes Beispiel für die Notwendigkeit, stärker aufeinander Rücksicht zu neh-
men und Verhaltenskontraste zu mindern, finden wir in modernen Betrieben. Die 
immer weiter fortschreitende Differenzierung moderner Produktionsgeräte und die 
vermehrte Kapitalbildung haben zu dem Bewusstsein einer stärkeren gegenseitigen 
Abhängigkeit geführt. Das ist jedenfalls die Meinung von de Swaan (1982). Kapi-
talbildung bedeutet in seiner Sicht, dass jeder Arbeiter mit kostbareren und sensib-
leren Apparaturen arbeitet. Dadurch erhöht sich seine »Hemmkraft«: Seine Wider-
willigkeit oder Unfähigkeit schaden der Organisation außerordentlich; das hat Fol-
gen, die sich auf das ganze Produktionsnetzwerk erstrecken. Das Bewusstsein grö-
ßerer wechselseitiger Abhängigkeit zeigt sich vor allem an den Verhaltensstan-
dards und Umgangsformen, die das moderne Management kultiviert: Das einstma-
lige Kommandieren und Befehlen ist in der Strategie moderner Manager eher dem 
Verhandeln und Überreden gewichen.  
Die Kontraste in Verhalten und Umgangsformen haben im Lauf der Modernisie-
rung unverkennbar abgenommen. Moderne Menschen legen eine immer größere 
Reserve gegenüber anderen an den Tag. ungezügelter Hass, leidenschaftliche 
Liebe und blinde Treue sind in der modernen Gesellschaft der Vorsicht, Zurück-
haltung und dem Kultivieren einer keep-smiling-Kultur gewichen.  
Aber auch eine Gegenbewegung ist festzustellen: Im Lauf dieses Jahrhunderts ha-
ben sich immer mehr Menschen gerade »ungehemmter« und »informeller« im Hin-
blick aufeinander verhalten. Sprache und Kleidung, Musik und Tanz sind buch-
stäblich und sichtlich bunter geworden. Man darf wieder mehr [126] Emotionen in 
der Öffentlichkeit zeigen. Manchmal nehmen diese Emotionen sogar gewalttätige 
Formen an, wie wir in den Konfrontationen zwischen Hausbesetzern und der Poli-
zei und bei Terroranschlägen feststellen konnten. Diese Entwicklung wirft die 
Frage auf, ob wir es hier mit temporären Entgleisungen des Zivilisationsprozesses 
zu tun haben, oder ob es sich vielleicht um Fundamentaleres handelt und wir von 
Tendenzen zu einer »Ent-Zivilisierung« sprechen müssen.  
Schüler von Elias erkennen, dass sich die Umgangsformen im Laufe dieses Jahr-
hunderts und vor allem nach 1945 gelockert haben und dass sich Menschen immer 
weniger Zurückhaltung in er Äußerung ihrer Gefühle auferlegen. Aber sie bestrei-
ten, dass sich damit die Richtung des Zivilisationsprozesses geändert habe. Im Ge-
genteil, man meint, dass der Zivilisationsprozess dermaßen gelungen ist und der 
»Selbstzwang« dermaßen fest verankert, dass wir momentan imstande sind, man-
che früheren Schranken zu durchbrechen. Gerade weil der moderne Mensch so 
genau weiß, wie er sich verhalten muss, kann er die Zügel ein wenig schleifen las- 



 13 

sen. Cas Wouters (1986 a, b) spricht in diesem Zusammenhang von einem Prozess 
der Informalisierung: Die Handlungsregeln und die Umgangsart der Menschen un-
tereinander sind weniger fest und rigid und dafür nuancierter geworden. In der Ein-
haltung von Regeln und Moral haben wir in den letzten Jahrzehnten an Elastizität 
gewonnen. Man kann sich mehr erlauben, und wir sind toleranter geworden. In der 
Tradition von Elias spricht Wouters in diesem Zusammenhang von einem control-
led de-controlling of emotions.  
Als Beispiel nennt Wouters den Umstand, dass man sich auf Partys gegenwärtig 
etwas mehr »gehenlassen« darf. Der Verlauf des Festes wird nicht mehr vorher 
genau fixiert. Die Festregie liegt weniger beim Gastgeber und viel stärker bei den 
einzelnen Gästen. Trotzdem bedeutet das nicht, dass nun alles erlaubt ist. Im Ge-
genteil, um zu verhüten, dass das Fest in eine gar zu hemmungslose Knutscherei 
und Sauferei ausartet, wird von allen Gästen erwartet, dass sie die notwendige 
Selbstbeherrschung aufbringen und sich nicht danebenbenehmen. Aus äußerem 
Zwang ist nun innerer Zwang geworden. (…) 
 

  



 14 

Kernaussagen: 

 
Gemäss der Zivilisationstheorie von Norbert Elias verän-
dert sich im Laufe des Modernisierungsprozesses  
 
• die Art, wie Menschen ihre Gefühle äussern: Verfeinerung des Ge-

fühlslebens; Nivellierung der Gefühlsamplitude, generelle Gedämpft-
heit, Beherrschtheit, Distinguiertheit und Kontrolliertheit der Ge-
fühlsäusserungen.  

• die Art, wie Menschen miteinander umgehen: Verfeinerung der Um-
gangsformen und der Sitten, Darstellung präsenter Abwesenheit, Be-
handlung Anderer als „neutrale Fremde“(Georg Simmel).  

• die Grenzen zwischen Öffentlichem und Privatem: Privatisierung des 
vormals Öffentlichen: Schreie, Klagerufe, Umzüge, Rülpsen, Weinen, 
Schlafen, Winde lassen, Stuhlgang, Baden, aggressive Ausbrüche, se-
xuelle Aktivitäten usw. verschwinden allmählich aus der Öffentlich-
keit. 

• die Art, wie Menschen mit sich selbst umgehen: Gesteigerte Selbstkon-
trolle, Sinken der Scham- und Peinlichkeitsschwelle, Aufbau starker 
Überich-Instanzen (Scham, Peinlichkeit, Gewissen). 

 
 
 
 
 

 
 
Allgemeine Tendenzen im Prozess der Modernisierung 
gemäss Norbert Elias  
 
• Verinnerlichung des äusseren Zwangs 
• Transformation von Fremdkontrolle in Selbstkontrolle resp. Fremddis-

ziplinierung in Selbstdisziplinierung (Domestizierung der „inneren Na-
tur“) 

• Entstehung des distanzierten, unbeteiligten, objektivierenden Blicks 
• Verlängerung der Planungshorizonte (Aufschub der unmittelbaren 

Triebbefriedigung mit immer längeren Fristen) (Zeigt sich aktuell dies-
bezüglich eine Gegentendenz?) 

• Rigider Werden der Verhaltensvorschriften 
 
 
Diskussion:  
(1) Welche Gewinne und welche Verluste sind mit den beschriebenen Ent-

wicklungen verbunden? 
(2) Gibt es aktuelle Gegentendenzen zu den beschriebenen Entwicklun-

gen?  
(3) Inwiefern sind die beschriebenen Entwicklungen relevant für die Sozi-

ale Arbeit? Inwiefern trägt sie die beschriebenen Entwicklungen mit? 
Welche „Rolle“ spielt sie dabei? 

 



 15 

 



 16 

4.2 Die Konzepte der Disziplinierung und der Normalisierung bei Mi-
chel Foucault 
 
Auszug aus:  
Hans van der Loo/Willem van Reijen (1997): Modernisierung. Projekt 
und Paradox, München: dtv. 
 
 
6.3 Domestizierung und soziale Kontrolle (232-235, gekürzt) 
 
Die moderne Gesellschaft, so stellten wir fest, als wir die Folgen der sozialen Ar-
beitsteilung (Abschnitt 3.2) behandelten, kann als eine gut geölte Maschine gelten, 
bei der jeder Sektor und jedes Individuum sich einer Teilaufgabe widmet und diese 
bestmöglich zu erfüllen sucht. Die Teilaufgabe, die man erfüllt, sowie die Form, 
in der das geschieht, sind nicht durch Geburt vorgegeben (Abschnitt 3.3). Im Ge-
genteil, in der modernen Gesellschaft liegt der Schwerpunkt weniger auf ascription 
als auf achievement: Die Menschen verwirklichen damit bis zu einem gewissen 
Grad ihre eigenen Lebensaufgaben. Die Abstimmung der verschiedenen Aufgaben 
und die Aneignung der kulturellen Normen und Regeln geschieht über einen lang-
wierigen – in der modernen Gesellschaft sogar beinahe lebenslangen Sozialisie-
rungsprozess. In diesem Prozess lernt das Individuum, dass es sich den Forderun-
gen anpassen muss, die die Kultur stellt. Dieser Prozess verläuft nicht ohne psy-
chische Spannungen und Frustrationen. Auch besteht die Möglichkeit, dass die So-
zialisation übers Ziel hinausschießt und keine gehorsamen, sondern vielmehr auf-
sässige und von den Normen abweichende Individuen hervorbringt. Die Möglich-
keit einer solchen Entwicklung ist in einer modernen Gesellschaft, in welcher der 
individuelle Lebenslauf von Menschen nicht von vornherein fest- liegt, sehr real 
vorhanden. Dennoch verlangt der kompliziertere Charakter der modernen Gesell-
schaft – man denke an die weit gediehene Arbeitsteilung und an den Einsatz sehr 
komplizierter und höchst empfindlicher technologischer Beherrschungsapparatu-
ren – mehr denn je, dass Menschen nicht aus dem Ruder laufen. In der modernen 
Gesellschaft existieren denn auch eine ganze Anzahl »korrigierender Mechanis-
men«, die dafür sorgen, dass Individuen und Gruppen in der Gesellschaft auf dem 
»rechten [232] Weg« bleiben und die gesellschaftlich festgelegten Normen und 
Regeln respektieren.  
Die Art, wie Menschen andere dazu bringen oder zwingen, Normen oder Regeln 
einzuhalten, umschreiben wir ganz allgemein als soziale Kontrolle. Die Form, die 

diese Kontrolle im Lauf der Modernisierung angenommen hat, umschreiben wir 
als Disziplinierung und Normalisierung. Diese Begriffe entlehnen wir dem franzö-
sischen Autor Michel Foucault (1926-1984), der sich eingehend damit auseinan-
dergesetzt hat, wie das Leben moderner Individuen reguliert und normalisiert wird. 
Nach Ansicht Foucaults ist die moderne Gesellschaft eigentlich eine einzige große 
Anstalt – je nachdem, ob man einen pessimistischen oder optimistischen Stand-
punkt einnimmt, kann man in diesem Zusammenhang von einem Gefängnis, be-
ziehungsweise einer therapeutischen Anstalt sprechen –, die auf die Produktion 
gehorsamer und disziplinierter Individuen eingestellt ist. Der moderne Mensch ist 
nach Foucault nicht das freie und selbständige Individuum, das er zu sein vorgibt. 
Im Gegenteil, das moderne Individuum sieht sich in einer Struktur von Machtbe-
ziehungen gefangen. Sein oder ihr Leben steht im Zeichen des Zwanges, sich fort-
während den umgebenden gesellschaftlichen Strukturen anzupassen. 
Wir können Foucaults Betrachtungsweise anhand des Eintritts in moderne Arbeits-
beziehungen illustrieren. Moderne Arbeitsorganisationen sind relativ geschlos-
sene, auf die Verwirklichung vorab bestimmter Ziele gerichtete Systeme. Inner-
halb dieser Systeme sind – nach rationalen Kriterien von Arbeitsteilung – Funkti-
onen definiert und die Aktivitäten in hohem Maß standardisiert. Der Bewerber 
muss sich möglichst weitgehend den festgelegten Funktionen und zugehörigen Ak-
tivitäten anpassen. Wissenschaftliche »psychotechnische« Berater versuchen, mit 
Hilfe psychologischer Tests genauestmöglich zu bestimmen, ob der Bewerber fä-
hig sein wird, im Arbeitssystem zu funktionieren.  
Wie gehen Normalisierung und Disziplinierung nun eigentlich vor sich? Und wo-
rin unter- scheiden sich traditionelle und moderne [233] Formen sozialer Kontrolle 
voneinander? Foucault nennt zwei Unterschiede zwischen der sozialen Kontrolle 
von einst und jetzt. Ein erster Unterschied besteht darin, dass die Grenze zwischen 
normabweichendem (»anormal«) und normbestätigendem (»normal«) Verhalten 
heutzutage viel schärfer gezogen wird als früher. Die Zulässigkeit oder Unzuläs-
sigkeit von Verhalten wird nicht mehr über mythische und religiöse Vorstellungen 
definiert. Dagegen erfolgt das Aufstellen gesellschaftlicher Regeln und Normen 
immer mehr auf wissenschaftlicher Basis. Moderne Normen sind dadurch exakter 
und abstrakter und auf immer größere Gruppen von Menschen anwendbar (Ab-
schnitt 6.3.1).  
In seinem Buch >Die Geburt der Klinik< (1973) behauptet Foucault, dass der Un-
terschied zwischen »krank« und »gesund« Ordnung in die Gesellschaft bringt. Ge-
sund sein ist normal, und krank sein weicht ab. Die Gesellschaft ist daran interes-
siert, möglichst viele Menschen zu normalisieren. Kranksein ist erlaubt, aber es 
muss zeitlich begrenzt sein. Bei der Bestimmung, ob ein Mensch krank ist oder 



 17 

nicht, spielen Arzte eine Hauptrolle: Sie legen fest, was »krank« oder »gesund«, 
beziehungsweise »normal« oder »anormal« ist.  
Obgleich wir uns dessen oft nicht bewusst sind, steht ein Großteil unseres Lebens 
im Zeichen der Frage, ob unser Verhalten, unsere Umgangsformen und das Funk-
tionieren unseres eigenen Körpers nicht von den durch Wissenschaftler ermittelten 
festgesetzten Normen abweichen. Ob es sich nun um die Alkoholkonzentration in 
unserem Blut, das Durchschnittsgewicht, die modale Laufbahnplanung, den exakt 
festgestellten I.Q. oder die Überschreitung der Co2-Normen in der Luft handelt – 
all diese abstrakten, mit Hilfe eines wissenschaftlichen Instrumentariums festge-
setzten Werte spielen eine wichtige Rolle im modernen Handeln.  
Ein zweiter Unterschied zwischen traditionellen und modernen Formen sozialer 
Kontrolle zeigt sich darin, dass die Kontrolle früher körperliche Strafen und den 
Ausstoß aus der Gesellschaft für Normübertreter vorsah. Heutzutage steht die so-
ziale Kontrolle eher im Zeichen von Behandlung statt Strafe. Anstatt Menschen 
aus der Gesellschaft auszustoßen, versuchen moderne Hilfs- und Fürsorgekräfte 
die Normübertreter neu in die Gesellschaft einzugliedern. Foucault hat diese Stra-
tegie als die »große Einschließung« bezeichnet. Verschiedenste Kategorien [234] 
der armen Bevölkerung – Kranke, Irre, Alte, Waisen, Arbeitslose, Bettler und Pros-
tituierte – wurden seit dem 17. Jahrhundert für kürzere oder längere Zeit in Spitä-
lern eingesperrt, wo sie gezüchtigt wurden, und wo ihnen gleichzeitig geholfen 
wurde. Die große Einsperrung war, mit anderen Worten, auf die soziale Diszipli-
nierung und die gesellschaftliche Nutzbarmachung der niederen Klassen orientiert. 
Foucault interpretiert diese Entwicklung in Begriffen einer Veränderung des 
Machttyps. Statt traditionell Unterdrückung und Repression streben die modernen, 
disziplinierenden Machttechniken die Hervorbringung nützlicher und hart arbei-
tender Individuen an (Abschnitt 6.2.3).  
Das Funktionieren dieser modernen Machttechniken wurde durch Foucault anhand 
sogenannter »geschlossener Anstalten« wie Gefängnissen, Kasernen oder Kran-
kenhäusern analysiert. Diese Einrichtungen fungierten gewissermaßen als »soziale 
Laboratorien« für die Entwicklung moderner Machttechniken (Abschnitt 6.3.3). 
Im Lauf dieses Jahrhunderts wurden diese Techniken auch immer mehr außerhalb 
der genannten Institutionen angewandt. Wie wir oben bereits feststellten: In die-
sem Jahrhundert erhielt die Gesellschaft das Aussehen einer einzigen großen An-
stalt, die sich auf die Disziplinierung und Normalisierung von Menschen richtete 
(Abschnitt 6.3.4). Die moderne Gesellschaft wird von Foucault und seinen Mitar-
beitern vor allem aus einer »Beherrschungsperspektive« betrachtet. Institutionen 
wurden in dieser Sicht vor allem in ihrer disziplinierenden Wirkung, die sie aus-
übten, analysiert. (…)  

6.3.1 Normales und anormales Verhalten (235-238, gekürzt) 
Im Lauf der Modernisierung haben sich die Kriterien, anhand deren sich bestim-
men lässt, ob Verhalten »normal« ist oder nicht, beachtlich verschärft und verfei-
nert. In seinem ersten [235] einflussreichen Werk >Wahnsinn und Gesellschaft< 
(1969) zeigte Foucault, dass die Diskussion über anormales oder wahnsinniges 
Verhalten seit dem Mittelalter eine Reihe verschiedener Stadien durchlaufen hat. 
Das Mittelalter unterschied noch nicht scharf zwischen normalem und abnormem 
Verhalten. Das ist in gewisser Hinsicht auch verständlich: In einer Wirklichkeit, 
die noch großenteils als ein launischer und überraschender Zaubergarten erlebt 
wird, fehlt die distanzierte Haltung von Menschen, die Verhaltensweisen nach ih-
rem Grad der »Normalität« beurteilen. Soweit man bestimmte Verhaltensweisen 
als »wahnsinnig« einstufte, stand man ihnen im Mittelalter keineswegs negativ ge-
genüber. Im Gegenteil, der Wahnsinn war von einem Hauch der Heiligkeit umge-
ben. Auch in der Renaissance wurde der Wahnsinn noch durchaus positiv einge-
schätzt und als eine spezielle Form hochstehender ironischer Vernunft interpretiert 
– die »Weisheit der Dummheit« in Erasmus von Rotterdams >Lob der Torheit< 
oder die Taten des manchmal sublim närrischen Ritters in Cervantes' >Don Qui-
chotte<. Der Renaissancemensch vertrat den Standpunkt, dass der Wahnsinn Teil 
hat an der Wahrheit.  
Seit der Mitte des 17. Jahrhunderts galt der Wahnsinn nicht mehr als unlöslich mit 
dem menschlichen Leben verbunden; im Gegenteil, er wurde gleichsam aus dem 
gesellschaftlichen Leben »weggeschnitten«. Gesunder Verstand und Wahnsinn 
wurden immer schärfer voneinander geschieden. Die Distanz zwischen dem eige-
nen Verhalten und dem anderer nahm zu: Die Menschen lernten, einen scharfen 
Unterschied zwischen normalem und wahnsinnigem Verhalten zu treffen. In einer 
Kultur, die zunehmend rational wurde, galt der Wahnsinn als Krankheit und als ein 
Defizit an Kultur. Durch eine bessere Erziehung oder durch Umerziehung glaubte 
man, den Wahnsinn vertreiben zu können. Geistesgestörte wurden zur Behandlung 
in spezielle Anstalten gesperrt. Mit dieser Entwicklung begann für Foucault die 
Periode der Alleinherrschaft der Vernunft über den Wahnsinn. Statt des »Dialogs« 
mit dem Wahnsinn im Mittelalter und der Renaissance setzte sich eine »abson-
dernde« und »behandelnde« Mentalität durch. (…)  
 
6.3.2 Vom Strafen zum Behandeln (238-242, gekürzt) 
 
In einem anderen Buch, >Überwachen und Strafen< (1976), baut Foucault seine 
These von der »Großen Einschließung< weiter anhand der Veränderungen aus, die 



 18 

sich im Lauf der Modernisierung in der Rechtsprechung und im Strafvollzug ma-
nifestierten.  
Um die Art dieser Veränderungen anschaulich zu machen, beginnt Foucault sein 
Buch mit einem detaillierten Bericht über die grauenvolle Hinrichtung eines ge-
wissen Damiens, eines Mannes, der 1757 einen vergeblichen Mordanschlag auf 
König Ludwig XV. verübte. Damiens wurde stundenlang vor den Augen einer gro-
ßen Pariser Menschenmenge, die das Schauspiel sichtlich genoss, gefoltert und 
schließlich hingerichtet. Der Bericht über das grausige Spektakel liest sich wie das 
Szenario des perversesten Horrorfilms: Das Fleisch von Brust und Gliedmaßen 
wurde mit glühenden Zangen von dem Gefolterten abgezogen. Die Hand, mit der 
Damiens den König zu töten versucht hatte, wurde mit Schwefel verbrannt. Und 
als ob das alles noch nicht genügte, wurde sein Körper langsam – Damiens schien 
über einen sehr robusten Körper zu verfügen – von vier Pferden gevierteilt, um 
schließlich verbrannt zu werden.  
Etwa hundert Jahre später wurde im gleichen Paris wieder ein gescheiterter Kö-
nigsmörder hingerichtet. Diesmal aber geschah es ohne öffentliche Grausamkeit. 
Öffentliche Folterungen waren anscheinend nicht mehr beliebt. Der Verurteilte 
wurde im Gefängnis, außer Sichtweite der übrigen Gesellschaft, durch die Guillo-
tine auf schnelle und zweckmäßige Weise exekutiert. Die Strafe als grausames 
Spektakel war damit verschwunden. Statt ihre Körper zu verstümmeln oder gar zu 
vernichten, verschwanden Verurteilte fortan »hinter den Kulissen« und wurden in 
Gefängnisse gesperrt. Dort versuchte man sie zu behandeln, um sie schließlich 
wieder in die Gesellschaft zu integrieren. Nur wenn von einer solchen Behandlung 
nichts zu erwarten stand, sprach man noch die Todesstrafe aus. Ihr Vollzug wurde 
jedoch aller öffentlichen und theatralischen Qualitäten entkleidet.  
Die Veränderung in der Art der Strafen, die sich in einer (238) ziemlich kurzen 
Zeitspanne manifestiert hatte, erklärt Foucault aus der Tatsache, dass sich die 
Form, in der Menschen Macht aufeinander ausüben, in der modernen Zeit ein-
schneidend gewandelt hat. In der traditionellen Gesellschaft handelte es sich um 
souveräne Macht. Diese war an die Person des Fürsten gebunden. Der Souverän 
als Inhaber der Macht stand buchstäblich und leibhaftig im Licht. Die Macht über 
seine Untertanen war unstrittig. Die Ausübung der souveränen Macht beruht auf 
dem Erzwingen von Gehorsam. Die traditionelle Machtausübung hatte einen inzi-
dentellen und repressiven Charakter: Es ging vor allem um die Unterdrückung von 
Verhaltensweisen und Ideen oder um die Vernichtung und Ausstoßung von 
Rechtsbrechern.  
Foucault erklärt die grausame Folterung des gescheiterten Königsmörders aus der 
Tatsache, dass in der traditionellen Vorstellung der Körper des Königs von einer 

Aura des Heiligen und Mystischen umgeben war. Ein Angriff auf den Körper des 
Königs war zugleich ein Angriff auf die kosmische Ordnung. Wer den Körper die-
ser kosmischen Ordnung versehrte, musste deshalb auch selbst durch Leibesstrafen 
versehrt werden. Bestrafungen in der traditionellen Gesellschaft vollzogen sich 
nach einem festen Ritual: Die Hinrichtung war ein Schauspiel mit genauen Regeln, 
wobei die Überlegenheit des Fürsten auf eine jedermann sichtbare Weise darge-
stellt wurde.  
In der modernen Gesellschaft hingegen ist Macht nicht mehr an eine einzelne oder 
mehrere Personen gebunden. Macht in der modernen Gesellschaft ist institutiona-
lisiert und äußert sich in allen menschlichen Verhältnissen. Die Machtausübung ist 
abstrakt und anonym: Es ist nicht mehr auszumachen, wer nun genau die Herrscher 
und wer die Beherrschten sind. Das Leben moderner Menschen wird nicht mehr 
beherrscht durch die Machtausübung sichtbarer Herrscher, sondern durch ano-
nyme Machtstrukturen.  
»Big Brother« überwacht uns zwar unablässig, aber wir wissen nicht mehr, wo wir 
diesen Großen Bruder nun eigentlich suchen sollen. Deshalb spricht man in der 
modernen Zeit von der Macht »der« Bürokratie oder »des« Systems. Die Macht, 
die von solchen Strukturen ausgeht, ist nicht nur anonym, sondern auch außeror-
dentlich abstrakt. Dadurch übersehen die meisten Individuen, dass es in der mo-
dernen (239) Gesellschaft prinzipiell möglich ist, das Verhalten der Menschen von 
der Wiege bis zum Grab zu observieren und zu regulieren.  
Foucault entwickelt eine eigene Auffassung zum Thema Macht. Danach ist mo-
derne Macht nicht repressiv, sondern produktiv. Moderne Machttechniken zielen 
weniger darauf ab, Menschen auszuschließen und ihre Handlungsfreiheit zu be-
grenzen, sie versuchen vielmehr, jeden in die Gesellschaft zu integrieren und ihn 
partizipieren zu lassen. Die Teilnahme am gesellschaftlichen Leben und nicht die 
Ausschließung stehen im Zentrum der modernen Machtoptik. Die moderne Macht-
ausübung will dem Individuum Disziplin und allgemeine Normen, kurzum Selbst-
beherrschung beibringen. Das Paradoxe der modernen Situation ist nach Foucault, 
dass Individuen zwar glauben, über einen »freien Willen« zu verfügen, dass sie 
aber in Wahrheit dauernd vorprogrammierte Wahlen treffen.  
Der Übergang von souveräner zu produktiver Macht bringt Foucault mit den Prob-
lemen in Zusammenhang, die sich aus der Zunahme der Bevölkerung und der Aus-
weitung des Produktionsapparats ergeben. Infolge der demographischen Entwick-
lung stieg die Zahl der Menschen, die unter Kontrolle gebracht werden mussten. 
Die Industrialisierung hatte einen steigenden Bedarf an willigen und geeigneten 
Arbeitskräften zur Folge. Die souveräne Macht war nicht in der Lage, die organi-
satorischen und sozialen Probleme zu meistern, die ein demo- graphisches und 



 19 

wirtschaftliches Wachstum mit sich brachten. Zur Lösung dieser Probleme war ein 
anderer Machttypus notwendig.  
Foucault spricht in diesem Zusammenhang von produktiver Macht. Damit deutet 
er an, dass das Verbot, die Zensur oder die Begrenzung der individuellen Freiheit 
auch in der modernen Gesellschaft noch immer bestehen, dass aber diese negativen 
Formen von Machtausübung überflügelt werden von dem permanenten und sanf-
ten Zwang, am gesellschaftlichen Leben teilzunehmen. Produktive Macht behin-
dert nicht, sie spornt vielmehr an. (…) 
Die auf Disziplinierung und Normalisierung gerichtete Optik beschränkte sich 
nach Foucault nicht auf die Bestrafung und Behandlung von Rechtsbrechern. 
Schließlich ging es um die (241) Verwirklichung einer Gesellschaft, in der der 
Staat dem Bürger bis ins Detail vorschreiben konnte, wie dieser sich zu betragen 
hatte.  
Die dabei benutzten Techniken und Strategien sind in den Augen Foucaults so ver-
feinert und subtil, dass Menschen häufig nicht einmal merken, wie sehr sie in der 
Zwangsjacke eines »geregelten Lebens« gefangen sind. Foucault spricht in diesem 
Zusammenhang von einer »Mikro-Physik« der Macht: Es handelt sich um einen 
Machttypus, der unaufhörlich via Aufsicht und Bewachung ausgeübt wird. Die zur 
modernen Machtausübung gehörenden disziplinären Techniken wurden nach 
Foucault in geschlossenen Anstalten des 19. Jahrhunderts wie Gefängnissen, Fab-
riken oder Krankenhäusern entwickelt. Diese Einrichtungen fungierten in gewis-
sem Sinne als »Entwicklungslaboratorien«, von denen aus sich die modernen 
Machttechniken im Laufe des 20. Jahrhunderts auf die übrige Gesellschaft ausge-
breitet haben.  
 
6.3.3 Disziplinäre Machttechniken (242-246, gekürzt) 
 
Obgleich es natürlich schon vor dem 19. Jahrhundert Gefängnisse gab, war deren 
Bedeutung als Strafmittel bis dahin begrenzt geblieben. Erst etwa zu Beginn des 
19. Jahrhunderts entwickelten sich die Gefängnisse zum Eckstein des modernen 
Strafregimes, das auf die Behandlung und Reedukation Krimineller ausgerichtet 
ist. In raschem Tempo wuchsen sich die Gefängnisse zu Einrichtungen aus, wie 
wir sie heute kennen: Das heißt zu Anstalten, wo die Inhaftierten in Einzelzellen 
untergebracht sind, wo sie zum Zwecke der Reedukation Arbeit verrichten und wo 
sie unter permanenter Aufsicht stehen.  
Das der Einrichtung moderner Gefängnisse zugrunde liegende Modell fand 

Foucault in einem Buch des englischen Philosophen und Utilitaristen Jeremy Bent-
ham, das gegen Ende des 18. Jahrhunderts erschienen war. In diesem Buch, Pa-
nopticon or the Inspection House (1791), entfaltete Bentham seine Ideen über das 
»Panopticon«, eine architektonische Konstruktion, die es erlaubte, eine große 
Gruppe von Menschen zu bewachen, zu observieren, zu disziplinieren und zu bes-
sern. Das Panopticon ist ein ringförmiges Gebäude, in dessen Mitte ein Turm steht, 
(242) der durch Blendfenster Aussicht auf die Zellen an der Innenseite des Ringes 
bietet. Man braucht deshalb nur einen Aufseher in den Turm zu setzen, um jeden 
Zellenbewohner genau beobachten und beherrschen zu können. Umgekehrt kann 
der Zellenbewohner den Bewacher nicht sehen. Gerade die fortwährende Sichtbar-
keit, das pan-opticon, führt dazu, dass das Individuum erkennbar und damit be-
herrschbar wird. Der Blick des Bewachers wird auf die Dauer von dem Gefangenen 
verinnerlicht. Der Gefangene, stets im Ungewissen darüber, ob er nun kontrolliert 
wird oder nicht, verhält sich nach einer gewissen Zeit so, als würde er permanent 
observiert. Externe Kontrolle führt auf diese Weise zu Selbstkontrolle.  
Die völlige Sichtbarkeit isolierter Individuen ist im Panopticon ein Faktum: Hier 
kann Macht auf den Gefangenen ausgeübt werden, ohne dass sichtbare und direkte 
Gewaltmittel eingesetzt werden müssten.  
Nach Foucault muss das Panopticon nicht nur als ein architektonischer Plan für ein 
modernes Gefängnis betrachtet werden – ein Plan, der in seiner ursprünglichen 
Absicht übrigens nie realisiert wurde –, sondern als eigentliches Modell einer voll-
kommen geordneten Gesellschaft, in der das Tun und Lassen von Individuen dau-
ernd observiert und normalisiert wird. Die Erfindung neuer Disziplinärtechniken 
wird von Foucault für »eine der größten Erfindungen der bürgerlichen Gesell-
schaft« gehalten. Das Gewebe moderner disziplinärer Machttechniken hat zum 
Ziel den homo docilis zu schaffen: Das gehorsame, hart arbeitende, sich anpas-
sende und permanent von seinem Gewissen geplagte Individuum.  
Foucault unterscheidet in diesem Zusammenhang vier Arten moderner Machttech-
nik. Erstens geht es um die räumliche Disziplin: Diese wird am sichtbarsten in der 
Technik der räumlichen Absonderung wie anhand der Zellenräume in modernen 
Gefängnissen. Die räumliche Trennung von Menschen und Aktivitäten ist eng ver-
bunden mit der Technik der »permanenten Aufsicht«: Deshalb ist es so wichtig, 
dass Menschen in der modernen Gesellschaft über einen – zum Beispiel mit Hilfe 
der Postleitzahl – exakt zu bestimmenden festen Wohn- und Aufenthaltsort verfü-
gen.  
Eine zweite disziplinierende Machttechnik ist die Übung. Foucault verweist hier-
bei auf verschiedene moderne Vorschriften (243) bezüglich der Körperhaltung, der 
präzisen Handgriffe, die beim Umgang mit diversen (militärischen) technischen 



 20 

Apparaten erforderlich sind, oder des Verhaltens, das in einer modernen Fabrik als 
angemessen gilt.  
Die dritte disziplinäre Technik, die Foucault nennt, ist die Taktik. Individuen in 
der modernen Gesellschaft müssen mit großem Geschick und Präzision zusam-
mengebracht oder zerstreut werden. Verschiedene Qualitäten, die in der traditio-
nellen Gesellschaft hoch im Kurs standen, wie etwa der individuelle Mut von Hel-
den, treten in der modernen Gesellschaft in den Hintergrund. Stattdessen gewinnt 
die Abstimmung von Individuen auf das kollektive Handeln die Oberhand.  
Foucault signalisiert dabei eine interessante historische Verschiebung in der Be-
deutung der Disziplin. Zunächst war sie nämlich auf das Neutralisieren von Gefah-
ren gerichtet. Von jeher wurde die militärische Disziplin beispielsweise als ein 
Mittel gesehen, um Plünderungen oder der Desertion vorzubeugen. Das Bewachen 
und Organisieren der Arbeit war vor allem als Mittel gedacht, um Diebstahl zu 
verhindern oder der Vergeudung von Rohstoffen entgegenzuwirken. Nach einer 
gewissen Zeit wurde die Disziplin aber immer mehr auf die Verbesserung von Fä-
higkeiten, Schnelligkeit und Produktivität abgestellt. So erhielt die Disziplin neue 
Funktionen. 
Viertens geht es um die disziplinäre Technik der Prüfung. In der modernen Prüfung 
werden Individuen als kategorisierbare, beschreibbare und analysierbare Einheiten 
betrachtet. Die massenhafte Verwendung von Dossiers und Gutachten muss denn 
auch als typisch modern betrachtet werden.  
In der traditionellen Gesellschaft stand nicht das Dossier, sondern die Chronik im 
Mittelpunkt. Im Gegensatz zum Dossier beschäftigte sich die Chronik nicht mit 
dem Normalen oder der Abweichung vom Normalen, sondern gerade mit dem He-
roischen, dem Denkwürdigen und dem Unwahrscheinlichen. (…) 
Foucault macht kein Hehl daraus: Wir leben in der modernen Gesellschaft unter 
der Herrschaft der disziplinären Machttechniken, die zum Ziel haben, unser Ver-
halten zu normalisieren. Fortwährend wird unser Verhalten an Normen gemessen, 
die von anderen – professionellen Fachleuten und Bürokraten – festgelegt wurden. 
Nicht nur in Gefängnissen, sondern auch in psychiatrischen Anstalten, den Schu-
len, der modernen Fabrik oder dem Krankenhaus – um nur eine Reihe selbstver-
ständlicher Beispiele zu nennen – sind im Lauf der Modernisierung eine Reihe von 
disziplinären Techniken eingeführt worden. (…)  
(245) Foucault hat sich vor allem mit jener Art disziplinierender Techniken ausei-
nandergesetzt, wie sie in den geschlossenen oder fast geschlossenen Institutionen 
des 19. Jahrhunderts angewandt wurden. Nicht jeder in der modernen Gesellschaft 

befindet sich natürlich permanent in Gefängnissen, Anstalten, Lehranstalten, Fab-
riken oder Krankenhäusern. Dennoch bekam der Traum, eine Masse von tugend-
haft lebenden und hart arbeitenden Menschen zu schaffen, im Lauf des 19. Jahr-
hunderts eine reale gesellschaftliche Basis.  
 
  



 21 

Kernaussagen: 
 
Moderne Gesellschaften verlangen viel ausgeprägter als traditionale Ge-
sellschaften nach Individuen, die ihre Affekte unter Kontrolle haben und 
„diszipliniert“ handeln. Diszipliniertheit beinhaltet: Ausgeglichenheit, 
Kalkulierbarkeit, Konzentriertheit, Verlässlichkeit des Handelns; Engage-
ment; emotionale Neutralität.  
 

Warum eigentlich?  

• immense Risiken, die mit komplexen Technologien verbunden sind: 
Das Versagen eines unbeherrschten Einzelnen kann katastrophale Fol-
gen haben. 

• hoher Grad der Arbeitsteilung und entsprechend hohes Mass wechsel-
seitiger Abhängigkeit (gesteigerter Kooperationsbedarf). 

• Dichte des Zusammenlebens – es wird schwieriger, friedlich aneinan-
der vorbei zu kommen.  

• Mentalitätsmässige Hintergründe: Der Gedanke der disziplinierten 
Pflichterfüllung ist charakteristisch für die westliche Kultur („inner-
weltliche Askese“ bei Max Weber). 

 

Foucaults plakative Folgerung:  
Bei der Gesellschaft der Gegenwart handelt es sich um eine „einzige 
grosse Anstalt“. Jede/r Einzelne ist in ein dichtes Netz von Fremd- und 
Selbstdisziplinierungen eingebettet („Mikrophysik der Macht“). Selbst von 
den Gegenständen des Alltags kann ein Zwang ausgehen.  
 

 
 

Charakteristiken von Disziplinierung und Normalisierung 
gemäss Michel Foucault: 
 
• Die Grenzen zwischen normalem und abweichendem Verhalten wer-

den in der Moderne viel schärfer gezogen als noch im vormodernen 
Mittelalter.  

• Die entsprechenden Grenzziehungen werden zunehmend verwissen-
schaftlicht: Medizin, Psychiatrie, Pädagogik und andere Wissenschaf-
ten und Expertenkulturen beteiligen sich an der Konstruktion und 
Durchsetzung gesellschaftlicher Normalitätsstandards (normal – ver-
rückt; normal – fettleibig/untergewichtig usw.) à zunehmende Macht 
der Expertinnen. 

• Erfindung etwa des Wahnsinns: Was in früheren Zeiten beispielsweise 
als magische Begabung gedeutet wurde und mehrdeutig konnotiert 
war, fällt nun plötzlich unter eine (vermeintlich) eindeutige wissen-
schaftliche Devianz-Kategorie. 

• Ausschliessung durch Einschliessung: Geburt der Klinik im 17. Jahr-
hundert: Verschiedene Teile der armen Bevölkerung (Kranke, Alte, 
Verwaiste, Arbeitslose, Bettler, Prostituierte, so genannt „Arbeits-
scheue“) werden in Heimen „versorgt“ (Doppelaspekt: Wegschlies-
sung/Umsorgung). Ziel: die Mobilisierung und Nutzbarmachung der 
tieferen Bevölkerungsschichten durch Disziplinierung à Doppelaspekt 
der Einschliessung: Züchtigung und Behandlung/Hilfe; Behandlung 
und Unterdrückung, Ausschliessung und (Re-)Integration.  

• Wandel der Disziplinierungsformen: Von der Bestrafung hin zur tota-
len Überwachung und “Behandlung“. 

 
 
Diskussion (Fragen auf Seite 10): 
 

• Auf den Punkt gebracht: Was hat das alles mit Sozialer Arbeit zu 
tun?  



 22 

4.3 Exkurs: Allgemeine Stichworte zur Disziplinierung resp. Domesti-
zierung der äusseren Natur  
 
Bei Elias und Foucault geht es um die Domestizierung der inneren Natur 
des Menschen. Was aber geschieht im Prozess der Modernisierung mit der 
äußeren Natur des Menschen (d.h. mit der Umwelt)?  
 
• Entwicklung von Kultivierungs- und Zuchttechniken (Pflanzenbau; 

Viehzucht) „Agrarmodernisierung“ 
• Expertisierung und Verwissenschaftlichung der Bewirtschaftung und 

Nutzung der natürlichen Ressourcen 
• Rationalisierung und Effektivierung der Nutzung und Ausbeutung der 

Natur (Naturkräfte; natürliche Ressourcen) nach ökonomischen Krite-
rien; “Ökonomisierung“ 

• Technologische Entwicklung im Sinne der Entwicklung, Verfeinerung, 
Effektivierung von Mitteln zur Beherrschung der Natur 

• Entwicklung spezifischer Technologien zwecks Eindämmung der Na-
turgewalten (Flussbette, Blitzableiter, Lawinen- und Felsverbauungen, 
Sonnenschirme, Sonnencremes, medizinische Entwicklung zwecks Ab-
wehr von Parasiten, Viren, Bakterien aller Art) 

• Domestizierung einerseits als Bändigung der Naturgewalten, anderer-
seits auch als systematische Nutzung der Potentiale (jede Technologie 
bewegt sich im Rahmen von Naturgesetzen, reizt diese tendenziell bis 
an die Grenzen aus) 

 
Voraussetzung für die Domestizierung der äusseren Natur ist die “Ratio-
nalisierung des Weltbildes“ resp. die “Entzauberung der Welt“ (à Max 
Weber)  
 

 

5. Modernisierung als Individualisierung  
 
Auszug aus:  
Hans van der Loo/Willem van Reijen (1997): Modernisierung. Projekt 
und Paradox, München: dtv. 
 

5.2 »Andere Zeiten, andere Menschen« (182-186, gekürzt) 
 
Wenn wir in den Sozialwissenschaften von Individualisierung sprechen, dann mei-
nen wir die Tatsache, dass Menschen sich in sozialer Hinsicht von traditionellen 
gesellschaftlichen Bindungen und Versorgungsarrangements befreien und sich auf 
kognitiver Ebene traditionellen Glaubensauffassungen und Sicherheiten immer 
weiter entziehen. Traditionelle Werte, Normen und Bedeutungen werden zuneh-
mend relativiert. Die Welt wird immer mehr als ein Füllhorn voller unbegrenzter 
Möglichkeiten gesehen, aus denen die Menschen im Prinzip selbst auswählen kön-
nen.  
Für die moderne Zeit gilt allgemein, dass der Mensch einen starken Drang zur 
Selbstachtung und Selbstbestimmung besitzt und dabei so weit wie möglich freie 
band haben muss. Außerdem dominiert der Gedanke, das Individuum sei kompe-
tent genug, seinen eigenen Weg zu finden, und dass es dabei auch so wenig wie 
möglich behindert werden sollte.  
Obwohl Beschreibungen wie »Drang zur Selbstentfaltung« und »Kompetenz, den 
eigenen Weg zu finden« uns vermutlich selbstverständlich erscheinen, müssen wir 
uns klar darüber sein, dass wir es hier nicht mit angeborenen Eigenschaften zu tun 
haben. Die Art, in der Menschen ihre persönliche Identität ausfüllen, hat sich im 
Laufe der Zeit stark verändert.  
Bis zur Renaissance wurden Individuen vor allem als Teil einer Kollektivität ge-
sehen. Die kollektive Identität war wichtiger als die individuelle Identität. Die Ant-
wort auf die Frage: »Wer sind wir?« war wichtiger als die Antwort auf die Frage: 
»Wer bin ich?« Mehr noch, die zweite Frage war kaum relevant. Individuum war 
man zuerst und vor allem als unablösbarer Teil einer Kollektivität, in die man hin-
eingeboren und in der man aufgewachsen und der man nicht auf Grund einer per-
sönlichen Wahl beigetreten war. Das besagt im Übrigen nicht, dass es früher oder 
in anderen Kulturen keine freien Individuen gegeben hätte. Nur – und hier liegt der 
fundamentale Unterschied zur modernen Gesellschaft – handelte es sich dabei im-
mer um etwas sonderbare Figuren: Einzelne im buchstäblichen Sinn. Solcherma-
ßen selbständige Individuen galten in der traditionellen Auffassung als Wesen, die 



 23 

sich außerhalb der sozialen Ordnung gestellt hatten. (182) Erst Renaissance und 
Reformation haben, jeweils auf eigene Weise, die Position des Individuums ge-
stärkt. Die Renaissance mit ihrer Betonung des ästhetischen und heroischen Men-
schenbildes bildete den Nährboden für das Konzept der persönlichen Selbstver-
wirklichung. Die Reformation schaltete die Kirche als Vermittlungsinstanz aus und 
entwickelte eine direkte Beziehung zwischen Gott und dem Individuum. Laut Max 
Weber entstand daraus mit der Zeit das rational-wirtschaftliche Verhalten, das für 
die aufsteigende Bürgerklasse charakteristisch war (siehe Abschnitt 2.3 und 4.2.2).  
Langsam brach sich vor allem im Bürgertum der Gedanke des »Sozialvertrags« 
Bahn: Man sah Individuen nicht mehr länger aus Gründen der Tradition und auf 
der Basis eines göttlichen Willens miteinander verbunden, sondern als aus freien 
Stücken in Kollektivitäten zusammengeschlossen. (...) 
Im 18. Jahrhundert erhielt das aufstrebende Bürgertum in seinem Kampf um die 
Macht einflussreiche Bundesgenossen in zahlreichen Intellektuellen, die ein neues 
Zeitalter verkündeten: den Aufklärungsdenkern. Diese gingen von der Idee einer 
menschlichen Gemeinschaft aus, in der alle auf rein rationaler [183] Basis mitei-
nander umgehen und in der Menschen auch offen für die Argumente ihres Gegen- 
übers sind. Unter dem Einfluss des Aufklärungsgedankens entwickelte das Bür-
gertum eine neue Bewertung des Individuums, die sich sogar zu einem regelrech-
ten Programm auswuchs, zum Individualismus. Der Individualismus betrachtet je-
den Menschen als eine Persönlichkeit an sich und geht davon aus, dass sich die 
individuelle Identität nicht ohne weiteres auf die Kollektivität reduzieren lässt. Im 
Prinzip sind alle Menschen nach der individualistischen Lehre gleichwertig: Nicht 
was Menschen durch ihre Geburt sind (ascription), sondern was sie leisten (achie-
vement) ist für den Individualismus wichtig. Der Individualismus geht von einem 
Menschenbild aus, in dem selbstbewusste und selbständige Individuen ihr Schick-
sal in die eigene Hand nehmen. (...) 
Im Lauf des 19. Jahrhunderts sollte der Individualismus unter dem Einfluss der 
Romantik eine neue Dimension erreichen (siehe auch Abschnitt 2.6). Mit dem 
Fortschrittsoptimismus des Aufklärungsdenkens und des bürgerlichen Utilitaris-
mus machten die Romantiker kurzen Prozess: Die moderne Gesellschaft bezeich-
neten sie als inhuman, verfremdend und repressiv. Die individuelle Freiheit, die 
das Bürgertum vollmundig bekundete, war in den Augen der Romantiker nichts 
als schöner Schein. Die Natur wurde von der Romantik gegen die Verderbtheit und 
das Blendwerk der modernen Zivilisation ausgespielt. (…)  
Die romantischen Denker glaubten, dass das moderne Individuum sich zu sehr von 
Eitelkeit, Selbstdünkel und Ruhmsucht (185) bestimmen ließ. Das Grundübel der 
modernen Gesellschaft sah man darin, dass sie Missgunst, Hass und Neid schürte. 

Statt starke, auf innere Instinkte und Gefühle zentrierte Individuen kannte die mo-
derne Zeit nur noch abhängige Menschen, die vorgeschriebene gesellschaftliche 
Rollen spielten und sich ihres >eigentlichen Ichs< immer weniger bewusst waren.  
(…) 
Die Ausfüllung der persönlichen Identität wurde immer mehr zu einer Frage der 
eigenen Wahl. Bei dieser Auswahl lassen sich moderne Individuen teilweise durch 
die verschiedenen Kollektivitäten leiten, zu denen sie gehören (Familie, Arbeits-
platz, Nachbarschaft, Freunde, aber auch abstrakte Kollektivitäten wie die öffent-
liche Meinung), teilweise legen sie auch ihre subjektiven Erfahrungen und Seelen-
regungen in die Waagschale. In beiden Fällen handelt es sich um eine Selbsterfah-
rung, die von Elias mit dem Begriff homo clausus angedeutet wurde: Die Erfah-
rung, die bei Menschen den Eindruck hervorruft, dass sie durch eine unsichtbare 
Mauer von der >Außenwelt< getrennt sind.  
 
5.3 Macht und Ohnmacht des Individuums (186-191, gekürzt) 
 
Individualisierung lässt sich nicht losgelöst von den in den vorangegangenen Ka-
piteln behandelten Dimensionen der Differenzierung und Rationalisierung verste-
hen. Infolge der [186] fortschreitenden Differenzierung lösen sich Individuen all-
mählich aus ihrer sozialen Umgebung. Einerseits bedeutet dies, dass sie Teil meh-
rerer Umgebungen gleichzeitig sein können, andererseits heißt es, dass die soziale 
Umgebung nur einen beschränkten Einfluss hat. Dieser Einfluss kann zwar stark 
und zwingend sein, aber er wird in dem Augenblick geringer, wenn das Individuum 
seine soziale Umgebung verändert. Dazu kommt noch, dass der Zugriff der mo-
dernen Kultur auf unser Tun und Lassen infolge der Generalisierung von Werten, 
Normen und Bedeutungen immer geringer geworden ist.  
In den Sozialwissenschaften hat man sich von Anfang an mit der Frage auseinan-
dergesetzt, wie man die zunehmende Individualisierung interpretieren und vor al-
lem auch beurteilen sollte. Dabei lassen sich global zwei Betrachtungsweisen un-
terscheiden: Die eine geht aus von der zunehmenden Individualisierung und der 
abnehmenden Bedeutung zugrundeliegender sozialer Strukturen; die andere 
kommt zum umgekehrten Schluss: Obwohl moderne Menschen auf den ersten 
Blick selbständig zu sein scheinen, ist das nicht die ganze Wahrheit. Immer mehr 
wird die menschliche Bewegungsfreiheit durch die verschiedensten bürokratischen 
Strukturen gerade eingegrenzt.  (...) 
Was sollen wir nun mit diesen gegensätzlichen Vorstellungen anfangen? In der 
Sicht des einen stellt das moderne Individuum eine Gefahr für die Gesellschaft dar, 



 24 

in der des anderen ist gerade die moderne Gesellschaft eine Bedrohung für das 
Individuum. [190] (...) 
Ist die >Beliebigkeit<, die nach Meinung mancher Autoren die moderne Identität 
auszeichnet, ein Beweis von Kraft und Emanzipation oder vielmehr von Schwäche 
und Unvermögen? Weist die Verachtung gesellschaftlicher Konventionen auf im-
mer stärkere Persönlichkeiten oder gerade nicht? Wir suchen diese Frage im Ab-
schnitt 5.4 anhand bekannter Untersuchungen zu beantworten, in denen der pessi-
mistische, eher auf der Linie Webers und Freuds liegende Tenor dominiert. Men-
schen, so glauben die Pessimisten, stellen sich vielleicht vor, autonomer und freier 
geworden zu sein, aber das ist nur Schein. In Wahrheit sind sie immer unausweich-
licher in einem Netzwerk anonymer bürokratischer Beziehungen gefangen.  
Demgegenüber steht die optimistische Ansicht, dass moderne Individuen immer 
besser ihr eigenes Geschick und ihre Verantwortlichkeit zu bestimmen lernen. Bei 
der Ausformung ihrer individuellen Identität lassen sich moderne Menschen im-
mer weniger durch das bestimmen, was man muss, oder durch das, was>man< dar-
über denkt; sie treten vielmehr stärker als früher für eigene Interessen ein (Ab-
schnitt 5.5). (…)  
 
5.4.5 Eine vorläufige Bilanz (205-207) 
 
Die oben behandelten Studien klingen skeptisch und pessimistisch. Die Autoren 
sind enttäuscht von den Idealen der Aufklärung. Vor allem blieb der prophezeite 
Aufstieg des vernünftigen Individuums und einer vernünftigen Gesellschaft aus. 
Moderne Individuen geben sich zwar als rationale und selbstbewusste Wesen, aber 
das ist nur Fassade: Faktisch sind sie >hirnlose< und >narzisstische< Trendfolger. 
(205) Die betreffenden Autoren sind auch pessimistisch, weil sie kaum Anzeichen 
für eine Besserung sehen. Die Zukunft wird nach ihrer Meinung höchstens weiter 
in die gleiche Richtung führen. jeweils auf ihre Weise beleuchten Fromm, Ries-
man, Lasch und Sennett den illusorischen Charakter des autonomen Individuums. 
Modernisierung macht die Menschen zwar frei- er, aber auch unsicherer: Das mo-
derne Individuum leidet an einem minimal self. Es hat einen chronischen Mangel 
an Selbstgefühl und muss seine ganze Energie an die Aufrechterhaltung eines po-
sitiven Selbstbildes wenden. Zur Bestimmung der eigenen Identität ist es heillos 
der Bewunderung anderer ausgeliefert. Um der täglichen Ration an Bewunderung 
möglichst sicher zu sein, suchen moderne Individuen ihr Heil immer mehr bei Ge-
sinnungsgenossen in der Privatsphäre. Nur dort fühlen sie sich stark und können 
>gratis< über Erfahrungen, Emotionen und innere Seelenregungen plappern.  

Zweifellos ist der Blick dieser Kulturpessimisten übertrieben negativ eingefärbt. 
Das negative Bild scheint häufig eher eine Folge des Umstands zu sein, dass die 
Autoren sich in ihren hoch- gestimmten Idealen nicht bestätigt sehen, als dass es 
auf einer exakten Wiedergabe der empirischen Tatsachen beruht. Dennoch legen 
Fromm und die amerikanischen Kulturkritiker den Finger auf ein wichtiges Para-
dox der Individualisierung. Dieses Paradox lässt erkennen, dass die Menschen 
zwar glauben, immer freier und unabhängiger zu sein und immer leichter wählen 
zu können, dass sie aber in Wahrheit gerade fortwährend dabei sind, sich zu kon-
formieren. Es ist in der modernen Zeit davon die Rede, dass wir uns zum ersten 
Mal zu freien Individuen entwickeln können. Wir wollen uns selbst als autonome 
Individuen sehen und leugnen beharrlich, dass die moderne Kultur uns dazu zwingt 
(Baumann, 1988). In vielen gesellschaftlichen Bereichen sehen wir aber – und die 
hier oben behandelten Autoren verweisen darauf –, dass wir zu einer ziemlich pas-
siven und abhängigen Lebenshaltung konditioniert sind. Die Unterhaltungspro-
gramme im Fernsehen, die Politiker, die >den Laden schon schmeißen werden<, 
die Reisebüros, die unseren Urlaub bis aufs I-Tüpfelchen organisieren, die Waren-
häuser und Großmärkte, die das Einkaufen zum Vergnügen erheben – nicht um-
sonst spricht man von fun-shopping –, die Universitäten und Hochschulen, die uns 
zu Ansehen und Karriere (206) verhelfen: Das alles sind Äußerungen der Art, wie 
sich die heutige Kultur auf echte und vermeintliche Bedürfnisse des Individuums 
einstellt. Die Realität dieser Entwicklung schließt aber nicht aus, dass das Paradox 
der Individualisierung im Werk der Kulturpessimisten doch sehr einseitig darge-
stellt wird. Indem sie vornehmlich auf die eine Seite des Paradoxes, den Konfor-
mismus des Individuums, verweisen, wird vergessen, dass Individualisierung auch 
ihre befreienden Aspekte hat. Im nächsten Abschnitt wollen wir versuchen, die 
Waage ins Gleich- gewicht zu bringen, indem wir uns mit einer Reihe von Studien 
beschäftigen, die vor allem den befreienden Pol des Paradoxes der Individualisie-
rung beleuchten. (…) 
 
5.5 Von der Selbstverleugnung zur Selbstentfaltung (207-208) 
 
Verglichen mit den oben behandelten Studien, ist der Ton der in diesem Abschnitt 
besprochenen Werke optimistischer. Aus einer optimistischen Grundhaltung wird 
die weitergehende Individualisierung vor allem in Begriffen von Befreiung und 
Fortschritt interpretiert: Menschen wissen sich immer mehr von drückenden sozi-
alen Bindungen und von ihren traditionellen Hintergründen zu lösen. Es gelingt 
ihnen immer besser, das Heft selbst in die Hand zu nehmen. Individualisierung 



 25 

impliziert, dass die >Selbstverleugnung< der Vergangenheit einer >Selbstentfal-
tung< weichen konnte. Weniger als früher sind Individuen in der heutigen Gesell-
schaft gezwungen, gesellschaftlichen Werten und Normen zu folgen. Immer mehr 
entscheiden sie selbst, was gut für sie ist. Die Angst vor Unverbindlichkeit und 
Leere wird von den Optimisten nicht geteilt. Moderne Individuen können in ihren 
Augen recht gut ihre eigenen Wünsche äußern und aus dem überwältigenden An-
gebot an Werten, Normen und Bedeutungen auswählen, das die heutige Kultur zu 
bieten hat. Die Optimisten verneinen die Gefahr des >Hyperindividualismus<, der 
die gesellschaftliche Solidarität unter Druck setzt. Natürlich bedeutet Individuali-
sierung nicht nur >Freiheit und Glück<. Selbstentfaltung und die tastende Suche 
nach neuen Verantwortlichkeiten gegenüber der Natur, gegenüber den anderen und 
gegenüber sich selbst gehen vielfach Hand in Hand. [207] Der heutige Trend zur 
Selbstentfaltung ist aus verschiedenen Perspektiven betrachtet worden. Manche 
Autoren haben diesen Trend vor allem mit der Entdeckung der eigenen >Innen-
welt< und der Entfaltung der Persönlichkeit in Zusammenhang gebracht. Vor al-
lem der Aspekt des persönlichen Wachstums, den besonders die humanistische 
Psychologie akzentuiert, ist in diesem Zusammenhang wichtig (5.5.1). Andere ha-
ben auf einen Trendbruch verwiesen, der sich in den letzten Jahrzehnten in unserer 
Kultur gezeigt hat: Namentlich auf der Ebene der politischen Werte und Normen 
hat sich eine tiefgreifende Veränderung – >eine Revolution< – vollzogen, die dazu 
führte, dass die jüngeren Generationen weniger materialistisch sind und immateri-
elle Dinge wie ein schönes Milieu und Selbstverwirklichung stärker betonen (Ab-
schnitt 5.5.2). Eine dritte Variante der optimistischen Sichtweise hakt ein bei neu-
eren kulturellen Veränderungen und interpretiert auch den Trendbruch mit der Ver-
gangenheit anders: Nicht die Entstehung eines Komplexes an postmaterialistischen 
Werten, sondern gerade die zunehmende Polarisierung von Werten und Normen, 
die das heutige Leben der letzten Sicherheiten beraubt, halten diese Autoren für 
wichtig. Sie sprechen in diesem Zusammenhang von einer neuen >postmodernen 
Kultur<. Diese sei äußerst pluralistisch, dynamisch und innovativ. (Abschnitt 
5.5.3) (...) 
 
5.5.3 Pluralismus als Herausforderung (215-216) 
 
Die moderne Kultur hat eine gewisse Ähnlichkeit mit einem Flickenteppich; sie 
setzt sich aus einer großen Zahl einander teils ergänzender, teils auch einander wi-
dersprechender Werte, Normen und Bedeutungen zusammen. Die moderne Zeit – 
Weber wies zu Beginn dieses Jahrhunderts bereits darauf hin (siehe Abschnitt 
4.2.3) – kennt nicht länger eine einzige Wahrheit, sondern nur Wahrheiten. In der 

modernen Kultur werden Individuen mit auseinanderstrebenden Werten, Normen, 
Bedeutungen, Lebensstilen und Wahlmöglichkeiten konfrontiert.  
In der Regel wurde diese Entwicklung in den Sozialwissenschaften als Problem 
gesehen. Durkheim betrachtete es, wie wir in Abschnitt 3.2 sahen, von der struk-
turellen Seite her: Wenn jedes Individuum sich nur noch eigenen Aufgaben und 
Aktivitäten zuwendet, wie kann dann die soziale Ordnung aufrechterhalten wer-
den? Weber legte den Finger auf das Problem der Legitimation: Wenn von einer 
Pluralisierung kultureller Werte und Normen die Rede ist, wie können Menschen 
dann noch Übereinstimmung erzielen? Trotz der Tatsache, dass sie die Folgen der 
Modernisierung aus verschiedenen Dimensionen analysierten, bemühten sich so- 
wohl Durkheim wie Weber um die Schaffung dieser oder jener Form von Konsens 
und Integration in der modernen Gesellschaft.  
In den letzten Jahren ist eine Gruppe von Denkern aufgetreten – unter dem Sam-
meletikett Postmoderne verdeckt –, die die Hoffnung der klassischen Denker auf 
Konsens und Integration haben fahren lassen (siehe weiter Abschnitt 7.4). Die fort-
schreitende soziale Fragmentierung und die kulturelle Pluralisierung werden von 
den postmodernen Denkern als unvermeidlich betrachtet. Man muss sich mit dieser 
Entwicklung abfinden – zumal es nun einmal so geschehen ist – und vor allem ihre 
Sonnenseite sehen. Die Menschen brauchen sich zum ersten Mal in der Geschichte 
nicht mehr auf die traditionell überlieferten Werte und Normen oder die von der 
Aufklärung propagierten übergreifenden Ideale zu verlassen. Stattdessen können 
sie ihre eigenen Werte und Normen schaffen und ihr Leben in der von ihnen ge-
wünschten Weise gestalten. Nicht mehr Gott, der Staat oder die >anderen< legen 
fest, was Individuen zu tun haben, sondern diese können und müssen das Heft 
selbst in die Hand (215) nehmen. Die Postmoderne ist noch eine relativ junge Be-
trachtungsweise, die aus der Literaturwissenschaft hervorgegangen ist und über die 
Architektur und Philosophie nun auch in den Sozialwissenschaften ihre Wortführer 
und Anhänger findet. Eigentlich ist die Postmoderne bis heute mehr eine Perspek-
tive auf die soziale Wirklichkeit als eine echte Theorie. Eine Perspektive, die von 
einem radikalen Pluralismus und einem weitgehenden Relativismus ausgeht: jede 
Vorstellung von einer übergreifenden Einheit oder Wahrheit lehnen die postmo-
dernen Denker ab. Statt von einer Einheit auszugehen, entwickeln sie die Unter-
schiede. Brüche sind ihnen wichtiger als Kontinuitäten. Statt eines Strebens nach 
Übersichtlichkeit kultivieren die postmodernen Denker das Heterogene. Das post-
moderne Denken setzt eine Reihe von Eigenschaften voraus, wie etwa geistige 
Aufgeschlossenheit und eine große Toleranz im Hinblick auf abweichende Werte, 
Normen oder Standpunkte.  
Die postmoderne Perspektive auf die heutige Kultur hat neben der entsprechenden 



 26 

Gefolgschaft auch viel Kritik erfahren. Da wir darauf in Abschnitt 7.4 ausführli-
cher eingehen, wollen wir uns hier kurz fassen. Auf der Hand liegt der Einwand, 
dass die postmodernen Denker bestehende Ideale und Werte ablehnen, ohne etwas 
anderes an deren Stelle zu setzen. Manche Kritiker haben darauf verwiesen, dass 
sie – vielfach desillusioniert von der Nichtverwirklichung der Aufklärungsideale – 
in eine rationale Gleichgültigkeit verfallen sind.  
Die postmodernen Denker scheinen in ihrer Skepsis bezüglich der Möglichkeiten, 
den Auf- klärungsidealen zu genügen, das zu negieren, was in der modernen Kultur 
wertvoll und funktionell ist. Die Gefahr, dass die postmodernen Denker – so nobel 
und integer ihre Absichten auch sein mögen – mit ihren Ideen einer >wertlosen<, 
nur noch auf Amüsement und Genuss gerichteten Kultur den Weg bereiten, ist 
dadurch in den Augen der Kritiker keineswegs nur eingebildet.  
 

EXKURS: Die Individualisierungsthese (Ulrich Beck) 
 

Das folgenden Übersichtsschema fasst die Argumentation von Ulrich Beck, 
dem Begründer der sogenannten Individualisierungsthese, zusammen und 
verortet diese im Kontext der sozialwissenschaftlichen Debatten, die in van 
der Loo/van Reijen (1997) erörtert werden. Das Buch «Die Risikogesell-
schaft», in dem Beck die «Individualisierungsthese» systematisch darlegt, 
erschien 1986. 
 
  



 27 



 28 

6. Modernisierung als Rationalisierung 
 
Auszug aus:  
Hans van der Loo/Willem van Reijen (1997): Modernisierung. Projekt 
und Paradox, München: dtv, S. 132ff. 
 
Nachdem wir Modernisierung im letzten Kapitel aus der »strukturellen« Perspek-
tive betrachtet haben, wenden wir uns nun der »kulturellen« Perspektive zu. Das 
kulturelle Pendant zur Differenzierung, so zeigten wir bereits in Kapitel 1, finden 
wir im Prozess der Rationalisierung. Unter Rationalisierung verstehen wir das Ord-
nen und Systematisieren der Wirklichkeit mit dem Ziel, sie berechenbar und be-
herrschbar zu machen. Rationalisierung vollzieht sich auf verschiedenen, übrigens 
zusammenhängenden Ebenen. In diesem Kapitel wollen wir uns mit drei Ebenen 
beschäftigen: der Ebene der Weltanschauung, der des kollektiven Handelns und 
schließlich der Ebene des individuellen Handelns.  
Auf der Ebene der Weltanschauung steht im Mittelpunkt, was Max Weber als 
»Entzauberung der Welt« bezeichnete. Weber deutete damit auf die Tatsache, dass 
die vormoderne Welt noch völlig im Zeichen der Überraschungen des Schicksals 
stand, dem der Mensch machtlos ausgeliefert war. Diese Überraschungen konnten 
verheerend sein, aber sie konnten dem Leben auch eine günstige Wendung geben. 
Die vormoderne Welt ähnelte damit gleichsam einem Zaubergarten, wo ange-
nehme Überraschungen und Bedrohungen fortwährend auf der Lauer lagen. Mit 
der Modernisierung verlässt der Mensch diesen geheimnisvollen Zaubergarten und 
landet in einer rationalen Welt, in der alles berechnet und geplant wird. Der mo-
derne Mensch hat sich im Lauf der vergangenen Jahrhunderte von der Vorstellung 
befreit, dass die Natur von geheimnisvollen Kräften, von Geistern und Dämonen 
beherrscht wird. Er glaubt, dass prinzipiell alle Dinge des Lebens mittels Berech-
nung und rationalem Handeln beherrschbar sind.  
Auf der Ebene des kollektiven Handelns verweist Rationalisierung auf die Fähig-
keit, mit Hilfe genauer Berechnung der dazu geeigneten Mittel, systematisch kon-
krete Ziele anzusteuern.  
Auf der Ebene des individuellen Handelns erkennen wir [132] gleichfalls eine Ten-
denz zur Rationalisierung: Im persönlichen Bereich werden alle Aspekte des Le-
bens – das körperliche Element, der Lebensablauf, die Art und Weise, wie man 
sich in der Öffentlichkeit darbietet – ihrer mystischen Komponenten entkleidet und 
der Herrschaft der Vernunft unterstellt.  

Das macht deutlich, dass Rationalisierungsprozesse zwei Seiten haben: eine theo-
retische und eine praktische. Theoretisch gesehen geht es um eine wachsende Be-
herrschung von Kenntnis- sen. Die abendländische Kultur der vergangenen Jahr-
hunderte erlebte eine steigende Verwissenschaftlichung des Weltbildes – eine 
Transformation, die, wie wir noch zeigen werden, weitreichende Folgen hatte. 
Praktisch impliziert Rationalisierung auf kollektiver oder individueller Ebene die 
systematische Verfolgung konkreter Ziele durch immer präzisere Berechnung der 
dafür notwendigen Mittel. In beiden Fällen steht Rationalisierung im Zeichen zu- 
nehmender Beherrschung. Kulturell bedeutet Modernisierung, dass die Menschen 
immer mehr Kontrolle über ihre Umwelt, übereinander und über sich selbst ausü-
ben.  
Natürlich haben sich auch in früheren Zeiten und anderen Kulturen Rationalisie-
rungstendenzen gezeigt. So verfügte man in China, Babylon und Ägypten schon in 
einem sehr frühen Stadium über ausserordentlich verfeinerte wissenschaftliche Be-
obachtungstechniken. Aber diesen Techniken mangelte es an einigen der für den 
modernen Westen charakteristischen Elemente. So fehlte etwa manchmal eine ma-
thematische Fundierung, dann wieder fehlte es am Experiment, man musste auf die 
rationale Begriffsbildung verzichten oder es mangelte an der beherrschungsorien-
tierten aktivistischen Mentalität. Das Zusammenspiel all dieser Elemente war zu-
nächst nur in der westlichen Welt zu beobachten.  
In diesem Kapitel wollen wir uns auf die drei soeben genannten Ebenen konzent-
rieren, auf die sich Rationalisierung bezieht. Wir behandeln den Übergang von ei-
ner mythischen und religiösen zu einer rationalen Weltanschauung (Abschnitt 4.2), 
die Rationalisierung des kollektiven Handelns (Abschnitt 4.3) und die Rationali-
sierung des individuellen Handelns (Abschnitt 4.4). [133] 
 
4.2 Die Entzauberung des Weltbilds (134) 
 
Durch alle Zeiten hin haben die Menschen versucht, die Wirklichkeit als ein Gan-
zes von zusammenhängenden Erscheinungen zu deuten, die auf sinnvolle und da-
mit begreifliche Weise miteinander verbunden sind. jede Gesellschaft wird, mit 
anderen Worten, charakterisiert durch eine bestimmte Weltanschauung. In einer 
solchen, von Generation zu Generation über- lieferten Weltanschauung finden wir 
Theorien und Ideen einer Gruppe vor, die etwas darüber aussagen, wie die Mitglie-
der dieser Gruppen über die Wirklichkeit denken (müssen). Eine Weltanschauung 
verleiht dem Leben Sinn und macht die uns umgebende natürliche und soziale Ord-
nung bis zu einem gewissen Grad einsichtig.  



 29 

Wie wir bereits in der Einleitung betonten, ist die mythische oder religiöse Welt-
anschauung im Lauf der Modernisierung einer rationalen Weltanschauung gewi-
chen.  
In diesem Abschnitt beschäftigen wir uns der Reihe nach mit der Art dieser Ver-
schiebung (Abschnitt 4.2. 1), mit der Rolle des protestantischen Ethos als wichti-
gem Katalysator in dieser Entwicklung (Abschnitt 4.2.2) und schließlich mit den 
Schattenseiten, die die Entstehung des neuen »entzauberten« Weltbildes mit sich 
brachte. (4.2.3).  
 
4.2.1 Mythos und Wissenschaft (134-137) 
 
In traditionellen Gesellschaften wurden Weltanschauungen stark von Mythos oder 
Religion geprägt. Kennzeichnend für Mythen und die in ihnen sich ausdrückende 
Lebenserfahrung ist die unscharfe Scheidung zwischen Faktum und Phantasie, 
zwischen Begriffen und deren Referenzrahmen sowie zwischen individuellen Be-
dürfnissen, Trieben und Ängsten und dem sozialen und Naturgeschehen. In der 
mythischen Weltanschauung herrscht die Idee von der Beseelung der Dinge vor: 
Das Leben wird von unberechenbaren und im Prinzip unbeherrschbaren Kräften 
und Mächten gelenkt. In der Praxis führt das dazu, dass die Menschen große Vor-
sicht im Umgang mit ihrer Umwelt walten lassen; schließlich könnte eine allzu 
aktive Haltung gegenüber der menschlichen und natürlichen Umgebung [134] viel-
leicht die Götter und Dämonen aufbringen und fatale Folgen haben. Der Mythos 
ist in der Regel »erzählender« Art. Kerne solcher Erzählungen sind die Symbole 
von Gut und Böse, von Leben und Tod, von Schuld und Reinigung, von Ehe und 
Fruchtbarkeit. Der Mythos ist also mehr als eine Erzählung im modernen Wortsinn, 
mehr als nur ein interessanter Bericht, der uns ein wenig Zerstreuung bietet. Er ist 
richtungweisend für das menschliche Verhalten, ist ein Kompass für das mensch-
liche Handeln. Schließlich ist ein individuelles, persönliches Bewusstsein in der 
Welt der Mythen unbekannt. Das mythische Weltbild trifft keine scharfe Unter-
scheidung zwischen Mensch und Welt, zwischen Subjekt und Objekt. Im Mythos 
bestätigt der Mensch denn auch, dass er – obgleich vielleicht primus inter pares – 
doch nur ein Teil der Natur ist. Die mythische Welt wird vor allem durch den 
Schauder des Menschen vor den Urkräften des Lebens und des Kosmos gekenn-
zeichnet. Er ist, mit anderen Worten, eine Bewusstseinsform, die sich noch nicht 
gegenüber der Natur verselbständigt hat.  
Mythen und Religion sind auch in völlig modernisierten Gesellschaften nicht ganz 

verschwunden, aber sie haben doch eine gewaltige Konkurrenz von den Wissen-
schaften erfahren. Diese brachten keine mythische und erlösende, sondern empiri-
sche Erkenntnis, die durch möglichst exakte Untersuchung gewonnen wird und 
überprüft werden kann. Im wissenschaftlichen Weltbild war nicht mehr Spekula-
tion über Wesen und Ziel »hinter« Ereignissen und Prozessen gefragt, sondern 
Hinwendung zur wahrnehmbaren Welt. Die Frage nach der Wahrheit löste sich 
von moralischen oder religiösen Überlegungen.  
Der Übergang von der traditionellen zur modernen Weltbetrachtung wurde von der 
Ablösung einer kontemplativen Haltung durch eine Hinwendung zur wahrnehm-
baren Welt begleitet. Dieser Übergang, der sich während der Renaissance vollzog 
(siehe auch Abschnitt 2.3), ging einher mit einer grösseren Aufmerksamkeit für die 
»Empirie« oder »Erfahrung«, das will sagen, für dasjenige, was unsere Sinne durch 
Beobachten, Messen und Experimentieren erkennen können. Der Wissenschaftler, 
aber später auch der »einfache Mann« gewannen mehr Vertrauen in das, was sich 
an der »Aussenseite« observieren ließ, als in das, was spekulative Philosophen über 
die Innenseite mitzuteilen hatten.  
[135] Die Rationalisierung des Weltbildes macht aus unserer Gesellschaft zuneh-
mend eine Erkenntnis-Gesellschaft. In allen Institutionen und Lebensbereichen 
setzen die Menschen vor- wiegend auf wissenschaftliche Erkenntnis, um Entwick-
lungen zu prognostizieren und zu kontrollieren. Jede Regierung, die auf sich hält, 
hat einen brain trust von Wissenschaftlern, jede politische Partei ein wissenschaft-
liches Büro, und auch Betriebe entwickeln ihre Produkte in engem Anschluss an 
wissenschaftliche Ergebnisse und verfügen häufig auch selbst über ein For-
schungsinstitut. Bei der Erstellung von Führungsstrategien, bei der Bildung von 
Organisationen und beim Verkauf von Produkten werden Wissenschaftler heran-
gezogen. Auch im All-tag pflücken die Menschen regelmäßig die Früchte wissen-
schaftlicher Erkenntnisse – so bitter diese manchmal auch schmecken mögen.  
Die instrumentelle Verwendung wissenschaftlicher Erkenntnisse trat schon in ei-
nem sehr frühen Stadium der Modernisierung – nämlich während der Renaissance 
(Abschnitt 2.3) – zutage. Später, seit dem 16. und 17.Jahr hundert, war wissen-
schaftliche Erkenntnis immer weniger um der Erkenntnis selbst willen gefragt, als 
vielmehr um die Wirklichkeit zu kategorisieren, zu manipulieren und zu beherr-
schen. Die modern-wissenschaftliche Weltanschauung legte, mit anderen Worten, 
eine Verbindung zwischen Erkenntnis und Machbarkeit. Das dazu passende Men-
schenbild war auf den Homo faber, den schöpferischen, seine Umgebung verän-
dernden Menschen orientiert. Bei den technische n Erfolgen, die die moderne 
Weltanschauung ihrem Konto gutschreiben konnte, ist es sicher nicht verwunder-



 30 

lich, dass der »Sieg« der Vernunft über den Mythos im Selbstverständnis der mo-
dernen Kultur einen hohen Stellenwert ein- nimmt.  
Dieses Selbstverständnis ist übrigens in hohem Masse ein Produkt der Aufklärung. 
Der Rationalismus wichtiger Aufklärungsdenker, vor allem in Kreisen der franzö-
sischen Enzyklopädisten um Diderot und Voltaire, setzte sich scharf gegen Tradi-
tion und Religion ab. Die Demaskierung »irrationaler« Mythen und religiöser 
Denkweisen beanspruchte in diesem Rationalismus eine zentrale Stellung. Mit als 
Reaktion darauf neigten die Romantiker dem anderen Extrem zu und bewunderten 
den mythischen oder »primitiven« Menschen als einen [136] Urmenschen, der 
noch naturnah lebte und noch nicht durch die Auswüchse der Zivilisation geschä-
digt war. Die Romantiker sahen die mythische Welt als eine paradiesische Gesell-
schaft ohne Probleme und von kindlicher Einfalt – eine geheimnisvolle und inte-
ressante Welt mit übernatürlichen Kräften (Abschnitt 2.6)  
Inzwischen hat sich herausgestellt, dass die Kluft zwischen Mythos oder Religion 
und Vernunft weniger groß ist, als die Aufklärungsdenker annehmen wollten. Ei-
nerseits haben anthropologische Untersuchungen erwiesen, dass das Denken der 
sogenannten »primitiven Völker« in vieler Hinsicht »rationaler« ist, als wir mein-
ten. Eine Menge von dem, was wir, mit unseren »westlichen Augen« betrachtend, 
als »irrational« abgestempelt hatten, wie Regentänze oder andere Rituale, war in 
vieler Beziehung äußerst rational und hatte zum Ziel, die Götter oder Geister zu-
friedenzustellen. Dass die Wirkungen häufig anders waren als beabsichtigt, tut 
nichts zur Sache (Lévi-Strauss, 1968).  
Auch in einer anderen Beziehung stehen Religion und Vernunft, »Irrationalität« 
und »Rationalität« dichter beisammen, als wir, in die Fußstapfen der Aufklärungs-
denker tretend, annehmen wollen. So hat Max Weber darauf hingewiesen, dass 
gerade die Religion – und besonders der Protestantismus – an der Wiege der mo-
dernen Weltanschauung stand.  
 
4.2.2 Der Traum der Vernunft (137-143, gekürzt) 
(…) 
Zugleich mit ihrer Beseelung verlor die Natur auch ihre Unzugänglichkeit. Die 
Menschen tauschten ihre Verwunderung und Verehrung gegen den praktischen 
Umgang mit der Natur und deren Nutzbarmachung ein.  
Ein wichtiger Faktor bei diesem Übergang von der vormodernen zur modernen 
Weltbetrachtung war nach Max Weber die katalysierende Wirkung des protestan-
tischen Ethos. Obgleich wir uns mit diesem Thema bereits beschäftigt haben, wol-

len wir nochmals die Hauptlinien der »Weber-These« rekapitulieren. Ein erster be-
deutsamer Beitrag des Protestantismus zur Entstehung der modernen Weltanschau-
ung lag darin, dass er die systematische Erforschung und Beherrschung der Natur 
keinen Sanktionen unterwarf, sondern sie geradezu stimulierte. Wie wir soeben 
festgestellt haben, findet sich in der mythischen Weltsicht das Göttliche in allem, 
was existiert. Es ist deshalb verständlich, dass die Menschen zögerten, mit der Welt 
nach Gut- dünken umzuspringen. Das konnte schließlich auf eine Konfrontation 
mit dem Göttlichen hinauslaufen. Der Protestantismus, und besonders die Lehre 
Calvins (1509-1564), brach end- gültig mit dieser Vorstellung. Calvin verbannte 
die Gottesfigur aus der Welt und stellte sie [138] auf eine Ebene, die sich hoch über 
jedes menschliche Vorstellungsvermögen erhob. Der souveräne Wille Gottes war 
für ihn über alle menschlichen Maßstäbe erhaben.  
Das calvinistische Dogma der Prädestinationslehre vergrößerte nur noch die Kluft 
zwischen Gott und der Menschheit. In ihrer extremen Form besagt diese Lehre, 
dass Gott in seiner unerforschlichen Weisheit nur einen Teil der Menschheit für 
das ewige Leben im Jenseits vorher- bestimmt hat. Der Rest bleibt auf alle Ewig-
keit verdammt. Dennoch bedeutet das nicht, dass sich nun jeder auf seinen Lorbee-
ren ausruhen kann. Im Gegenteil, Gott hat den Menschen als Statthalter der Erde 
eingesetzt, und so ist es denn Aufgabe des Menschen, die Natur so gut wie möglich 
zu ordnen. Da der Glaube an die Prädestinationslehre den meisten Gläubigen mehr 
Vertrauen und Ergebung abverlangt, als sie aufbringen können, machte man sich 
schon bald auf die Suche nach Zeichen, die darauf hindeuten, dass man zu den 
Auserwählten zählt.  
Angesichts der Idee vom irdischen Verwalteramt war es logisch, dass die Protes-
tanten den Erfolg in weltlichen Dingen als ein solches Zeichen des Auserwählt-
seins betrachteten. Psychologisch verursachte der Calvinismus damit eine Ver-
schiebung vom seligmachenden Glauben an Gott zur Kraft des Handelns – in der 
Hoffnung, damit etwas über das Auserwähltsein selbst erfahren zu können. Die 
Ausübung nützlicher Tätigkeiten darunter wissenschaftliche Forschung, die zur 
nützlichen Kenntnis der Natur beiträgt – passte wunderbar in dieses Konzept.  
Inzwischen hat die wissenschaftshistorische und – soziologische Forschung die 
Bedeutung des Calvinismus für die Entstehung der (Natur-)wissenschaften darge-
legt (Merton, 1959). Der Großteil der Wissenschaftler des 17. Jahrhunderts war 
protestantisch. 1663 stammten gut sechzig Prozent der Mitglieder der Royal 
Society aus puritanischem Haus, was um so auffälliger ist, als die Puritaner unter 
der englischen Bevölkerung eine Minderheit darstellten.  
Auch auf andere Weise förderte der Protestantismus den Aufstieg der modernen 



 31 

Wissenschaften. Präzision und Systematik als Voraussetzung moderner empiri-
scher Forschung sind gleichsam in den asketischen Lebenswandel integriert, den 
der Protestantismus propagierte (siehe weiter Abschnitt 4.4.1). [139] 
Infolge der Entzauberung der Welt durch den Protestantismus wurde die Angst vor 
einem rigorosen Eingreifen in die Natur eliminiert: Die Menschen brauchten in 
Zukunft keine Angst mehr davor zu haben, damit ihre Gottesfigur herauszufordern. 
Mehr noch, die protestantische Lehre versah die Erforschung und Beherrschung 
der Natur mit einem moralischen Imperativ. Rückblickend kann es als Paradox des 
Protestantismus gelten, dass die Idee eines a-rationalen, da für den Menschen völ-
lig launischen Gottes schließlich zur rationalen und aktiven Einstellung des mo-
dernen Menschen führte. (…)  
Rationalisierung bedeutet also, dass sich die verschiedensten wissenschaftlichen 
Gebiete und Sektoren, die zunächst der Kontrolle von Religion und Mythos unter-
worfen waren, allmählich befreien konnten. Infolge der Rationalisierung wurde 
das menschliche Handeln losgelöst vom Geheimnisvollen und Unberechenbaren, 
vom Wunderbaren und Mythischen. Es wurde zu- nehmend nach Kriterien der 
Zweckmäßigkeit und Nützlichkeit beurteilt.  
Ein Problem, das nicht nur Weber beschäftigte, sondern auch andere Denker, die 
sich mit der Entwicklung der modernen Kultur auseinandersetzten, war die Tatsa-
che, dass das rationale Weltbild zwar die verschiedensten traditionellen Vorurteile 
beseitigte, dass es aber nicht imstande war, dem Leben Sinn und (140) Bedeutung 
zu verleihen. Das rationale Denken konnte zwar immer besser erklären, wie be-
stimmte Erscheinungen zusammenhingen, aber die Frage nach dem Sinn von alle-
dem konnte es nicht beantworten. (…) 
Der von den Aufklärungsdenkern kultivierte Fortschrittsoptimismus konnte nur in 
Teilbereichen die Unterstützung Webers finden. Weber glaubte, dass die gesell-
schaftliche Entwicklung einen beträchtlichen Fortschritt zu verzeichnen hatte. 
Deutlichen Verbesserungen auf wirtschaftlichem, rechtlichem und organisatori-
schem Gebiet stand aber in seinen Augen der Verlust an Nächstenliebe, an Sinn-
gebung und an individueller Freiheit gegenüber. Zwar wertete Weber es als positiv, 
dass die modernen Menschen mit immer größerem Erfolg, einmal gesteckte Ziele 
erreichten, indem sie die ihnen zur Verfügung stehenden Mittel optimal ein- setz-
ten. Er sprach in diesem Zusammenhang von einem bestimmten Rationalitätstyp, 
nämlich der Zweckrationalität. Es handelt sich dabei um die Fähigkeit, konkrete 
Ziele auf die effizienteste und effektivste Weise zu erreichen, losgelöst von mora-
lischen oder religiösen Überlegungen.  
Technik kann als eine Verkörperung von Zweckrationalität betrachtet werden. Wir 

sehen dann, dass Zweckrationalität keineswegs auf die moderne Gesellschaft be-
schränkt bleibt. Auch traditionelle Gemeinschaften verfügten natürlich über eine 
Reihe von Techniken. Ihre Verwendung, und dies ist der wesentliche Unterschied 
zur modernen Gesellschaft, blieb moralischen Erwägungen untergeordnet. Moder-
nisierung läuft auf eine Verselbständigung und Ausweitung von zweckrationalem 
Denken und Handeln hinaus. Hinsichtlich der Technik impliziert dies, dass es im-
mer schwerer wird, technischen Fortschritt mit einer Berufung auf moralische 
Werte zu kritisieren. (…)  
 
4.3 Rationalisierung des kollektiven Handelns (151-153, gekürzt) 
 
Das sichtbarste Zeichen für Rationalisierung auf dem Gebiet des kollektiven Han-
delns ist die Organisation. Organisationen sind bewusst geplant, nicht gewachsen. 
Organisieren heißt, dass Menschen mit adäquaten Handlungsmitteln ausgestattet 
werden, um bestimmte Ziele zu erreichen. So entsteht eine Kette oder ein Netzwerk 
bewusst aufeinander abgestimmter Handlungen, wodurch der Beitrag eines jeden 
Einzelnen zum Ganzen berechenbar und lenkbar wird.  
Organisiert wurde zu allen Zeiten, aber nur die moderne Zeit kennt sehr viele auf 
Zweckrealisierung gerichtete Zusammenschlüsse. Deshalb spricht man auch hier 
und da von der organisierten Gesellschaft. Organisationen lassen sich in allen ge-
sellschaftlichen Sektoren finden. Sie sind überdies mehr als ehedem zweckmäßig 
und zielorientiert. Jahrhundertelang hat sich ein Prozess hingezogen, bei dem die 
verschiedensten Gesellschaftsfunktionen (151) allmählich, aber unwiderruflich auf 
speziell dazu geschaffene Organisationen übertragen wurden: Schulen, Verwaltun-
gen, Anstalten, Krankenhäuser, Gefängnisse, Betriebe sie alle erblickten früher 
oder später das Licht der Welt. Organisiertes Handeln gilt als das Handlungsmodell 
schlechthin.  
Die Umformung in eine »organisierte Gesellschaft« lässt sich in eine Reihe von 
Phasen unterteilen. So bot das späte 16. und frühe 17.Jahrhundert günstige Um-
stände für die Schaffung einer modernen militärischen Organisation. Taktik, Stra-
tegie, Logistik und Verwaltung wurden modernisiert, die Truppen wurden syste-
matisch an den Waffen ausgebildet und besser diszipliniert. Zwei Jahrhunderte 
später entstand im Rahmen der Industriellen Revolution die Fabrikorganisation, 
der ein Jahrhundert später die große Verwaltungsorganisation (siehe Abschnitt 2.5) 
folgte. Erst in unserem Jahrhundert erleben wir die Anwendung rationaler Organi-
sationsprinzipien in Bereichen wie der Gesundheitsfürsorge, dem Unterricht, dem 
Rechtssystem und der wissenschaftlichen Forschung. (…) 



 32 

Wie gesagt, die Hauptlinie, auf der sich die Rationalisierung des kollektiven Han-
delns verfolgen lässt, ist die der modernen bürokratischen Organisation. Idealty-
pisch gesehen, besitzt dieser Organisationstypus folgende Merkmale (Weber, 
1921): Erstens ist er in Einzelbereiche mit festumrissenem Weisungsrecht unter-
teilt. Die »Funktion« ist der Kern, um den sich alles im modernen Organisations-
konzept dreht. Funktionen sind Aufgabenspezifikationen, die sich von den Orga-
nisationszielen her (153) definieren. Funktionen sind auch Reduktionen der 
menschlichen Kapazität- Sie spezifizieren nur Eigenschaften und Fähigkeiten, die 
organisatorisch brauchbar und nützlich sind. Die Funktionen werden durch Funk-
tionäre umschrieben und bestimmt. Die Aufgaben, die inner- halb einer bürokrati-
schen Organisation erfüllt werden müssen, sind durch schriftliche Regeln festge-
legt. Besondere Funktionäre beaufsichtigen die Einhaltung der Regeln und garan-
tieren die Kontinuität bei deren Anwendung.  
Zweitens sind die verschiedenen Weisungsbereiche der bürokratischen Organisa-
tion in hierarchischer Form miteinander verbunden. jeder »niedere« Aufgabenbe-
reich steht unter Supervision einer »höheren« Ebene des Weisungsrechts. jeder 
Funktionär ist dem unmittelbar über ihm Stehenden verantwortlich.  
Ein drittes Merkmal betrifft die Unpersönlichkeit bürokratischer Organisationen: 
Der Bürokrat erfüllt seine Aufgaben »ohne Ansehen der Person«. Verfahrensvor-
schriften und vorprogrammierte Karrieren müssen garantieren, dass Beamte nicht 
in Versuchung geraten, sich bestechen zu lassen oder ihre persönlichen Neigungen 
und Interessen mit ihrer Arbeit zu verflechten.  
Diese Merkmale – die mit Prozessen struktureller Differenzierung, politischer 
Zentralisierung und Rationalisierung des Rechts zusammenhängen (siehe Ab-
schnitt 2.3) – scheinen uns heute vielleicht selbstverständlich, aber praktisch hat 
sich die bürokratische Organisationsform nur langsam herausgebildet. Beim Ver-
gleich mit früheren Organisationsformen stellen wir als auffälligste Unterschiede 
fest, dass der Gehorsam von Funktionären früher mehr personen- als regelgebun-
den war, dass die Funktionäre die Verwaltungsmittel und Zuständigkeiten oft in 
eigenen Händen hielten und dass sich Obrigkeiten häufig nicht an die gesetzlichen 
Vorschriften gebunden fühlten, die sie selbst erlassen hatten. (…) 
 
4.3.3 Moderne Organisationen als eiserne Käfige? (158-163, gekürzt) 
 
Die Rationalisierung des kollektiven Handelns und namentlich das Entstehen der 
modernen Bürokratie sah Weber als einen unumkehrbaren Prozess. Die Massen-
haftigkeit, Komplexität und Veränderlichkeit der modernen Gesellschaft zwingen 

zu rationaler Beherrschung, zu Organisation, Planung und Führung in allen Le-
bensbereichen. Weber, und darin war er sehr dezidiert, hielt die Bürokratie allen 
anderen Organisationen für überlegen, wo es sich um die Beherrschung und Koor-
dinierung gesellschaftlicher Prozesse handelte. Das besagt übrigens nicht, dass 
Weber eine große Begeisterung für die weitergehende Bürokratisierung des sozia-
len Lebens an den Tag gelegt hätte. Im Gegenteil, er erkannte das als eine zwar 
unvermeidliche, aber (158) faktisch äußerst tragische Entwicklung. Die Bürokratie 
droht immerhin, die Autonomie des menschlichen Handelns zu gefährden, eine 
Entwicklung, die Weber strikt ablehnte. Die bürokratische Organisation, die sozi-
ale Prozesse wirkungsvolle verlaufen lassen sollte, führte in seinen Augen schließ-
lich dazu, dass ein »eiserner Käfig« entstand, in dem für individuelle Kreativität 
kaum mehr Raum war. Beamte werden Zombies unter dem Joch des »richtigen 
Verfahrens«, der Mensch wird der Gefangene seiner eigenen Schöpfung. (…) 
 
4.4 Rationalisierung des individuellen Lebensstils (163) 
 
Nicht nur im kollektiven Handeln, sondern auch im individuellen Verhalten legt 
der moderne Mensch eine auffallende Beherrschung an den Tag. Das moderne In-
dividuum versucht seine oder ihre Triebe so gut wie möglich zu kontrollieren: Er 
oder sie handelt nicht impulsiv und kopflos, sondern rational und wohlüberlegt. Im 
Hinblick auf ein bestimmtes Ziel – den Abschluss eines Studiums, eine Reise, den 
Abschluss eines Darlehensvertrags, einen Hauskauf – gehen moderne Individuen 
systematisch der Frage nach, wie dies auf die einfachste, schnellste und billigste 
Weise erreicht werden kann. Der zweckrationale und planmäßige Charakter mo-
dernen Handelns steht im Mittelpunkt von Abschnitt 4.4.1.  
Manche Autoren haben darauf hingewiesen, dass der zweckrationale Charakter un-
seres Handelns im Versorgungsstaat der Nachkriegszeit auf allerlei Weise unter 
Druck geraten ist. Manchmal ist der Tenor der Analysen negativ, und man vertritt 
die Ansicht, dass vor allem die moderne Konsummentalität die verschiedensten 
»irrationalen« Bedürfnisse und Emotionen des Menschen geweckt haben. Wir be-
trachten diese Entwicklung aus einer etwas sonnigeren Perspektive. Moderne In-
dividuen sind keine »hirnlosen Wesen«, sondern sie sind zunehmend imstande, 
ihre Ziele, wenn auch in Überlegung mit anderen, selbst zu formulieren (Abschnitt 
4.4.2).  
 
 
 



 33 

4.4.1 Zu einem planmäßigen Lebensstil (163-168, gekürzt) 
 
Während eines jahrhundertelangen Prozesses ist der zweckrationale Charakter un-
seres Handelns immer stärker hervorgetreten. Wieder rufen wir uns in diesem Zu-
sammenhang das von Max Weber untersuchte protestantische Ethos in Erinnerung. 
Wie wir in Abschnitt 2.3 sahen, war die Entstehung dieses vom städtischen Bür-
gertum getragenen Ethos mit seiner (163) Ausrichtung auf rastlose Arbeit, auf 
Fleiss, Sparsamkeit und Genauigkeit ein wichtiger Schritt zur Rationalisierung des 
individuellen Handelns. Daneben erfüllte der durch den Hofadel eingeleitete Pro-
zess der Zivilisierung, mit seiner sich selbst auferlegten Zurückhaltung von Emo-
tionen und der Zügelung des Verhaltens, eine ähnliche Funktion (Abschnitt 2.4). 
(…) 
(165) Inzwischen ist der zweckrationale Charakter unseres Handelns dermaßen ak-
zeptiert, dass Menschen, die zur Aufstellung und Verwirklichung eines Lebenspla-
nes nicht in der Lage sind, scheel angesehen werden. Menschen, die spontan und 
impulsiv handeln, werden als »kapriziös« abqualifiziert. Die Erstellung und Ver-
wirklichung eines Lebensplans ist aber keine Frage der freien Wahl: Von einem 
modernen Individuum erwartet man, dass es überlegt und sachlich für seine Inte-
ressen eintritt. 
Die Abwertung, der man im Falle der Unfähigkeit, sich an einen bestimmten Le-
bensplan zu halten, begegnet, erstreckt sich auch auf die körperliche Erscheinung. 
je günstiger die Voraussetzungen zur Gestaltung eines persönlichen Stils geworden 
sind, um so höher sind die in moderne Individuen gesetzten Erwartungen, dass sie 
ihr Erscheinungsbild »durchstylen« (siehe weiter Abschnitt 6.3). Fettpölsterchen, 
Runzeln, schütter werdendes Haar, all das gilt als ein Zeichen körperlichen Ver-
falls, dem sofort Einhalt zu gebieten ist. Dafür steht ein ganzes Arsenal an techni-
schen Hilfsmitteln bereit, von »medizinisch geprüften« Diäten, Vitaminpräparaten, 
beautytreatments bis zu Fitness-Apparaten und Gewichtstabellen.  
 

 
Rationalisierung hat in Webers Theorie unterschiedliche 
Dimensionen:  
 
 
• „Entzauberung der Welt“ als Voraussetzung dafür, dass „hemmungs-

los“ auf die natürlichen Ressourcen zugegriffen werden kann (à Max 
Weber: es gibt systematische Zusammenhänge zwischen religiösem 
Weltbild und ökonomischen Praktiken)  
à Schema Protestantismusthese Download unter:  
https://www.peterschallberger.ch/resources/Klassiker_der_Soziologie/WeberProstestantis-
mus.pdf  

• Technologische Rationalisierung im Sinne der Effektivierung der Na-
turbeherrschung auf der Grundlage naturwissenschaftlichen Wissens 

• Rationalisierung der Zusammenarbeit (Organisation) sowie der Herr-
schaftstechniken (Bürokratisierung) 

• Rationalisierung im Sinne der Versachlichung oder Verdinglichung der 
Sozialbeziehungen (Entstehung formal freier Arbeit) 

• Rationalisierung im Sinne eines Siegeszugs der “instrumentellen Ver-
nunft“ 

• Rationalisierung im Sinne der Methodisierung der individuellen Le-
bensführung 

 



 34 

7. Modernisierung als Differenzierung 
 
7.1 Zentrale Aussagen der Theorie gesellschaftlicher Differenzierung  
 

• Im Prozess der Modernisierung differenziert sich die Gesellschaft in 
einzelne Teilsphären und Teilbereiche aus. 

• Diese Ausdifferenzierungsdynamik ist wesentlich verursacht durch zu-
nehmende funktionale Arbeitsteilung. 

• Bei Parsons: Das Sozialsystem neigt im Laufe des Modernisierungs-
prozesses dazu, Subsysteme auszubilden, die auf die Ausübung der 
vier AGIL-Funktionen spezialisiert sind: A-Adaption: Anpassung des 
Systems an die Systemumwelt – Ressourcenbeschaffung und Bearbei-
tung à Subsystem Wirtschaft; G-Goal Attainment: Sicherstellung 
der Systemzielerreichung durch die Definition von Spielregeln à Sub-
system Politik; I-Integration: Herstellung des gesellschaftlichen Zu-
sammenhalts und Eingliederung der nachfolgenden Generationen in 
die Gesellschaft à Subsystem Gesellschaftliche Gemeinschaft; L-
Funktion: Latent Pattern Maintenance: Erzeugung ideeller Orien-
tierungen und kultureller Grundlagen der Gesellschaft (z.B. Werte, 
Sinnsysteme) à Subsystem Treuhandsystem. 

• Die ausdifferenzierten Sphären funktionieren intern relativ autonom: 
Sie haben ihre je eigenen Codes, ihre eigenen Regeln und ihre eigenen 
Interaktions- und Austauschmedien. (Bei Parsons: Geld, Macht, Ein-
fluss und Wertbindung). 

• Trotz ihrer relativen Autonomie stehen die Subsysteme in systemati-
schen Wechselbeziehungen zueinander. 

 

 



 35 

Parsons interessiert sich nicht nur für die Ausdifferenzierung der Teilsys-
teme, sondern auch für die Tauschbeziehungen zwischen den Subsystemen: 
 

 

7.2 Die Grundlegung eines differenzierungstheoretischen Denkens 
durch Emile Durkheim 
 
Die klassische Grundlegung des differenzierungstheoretischen Denkens 
findet sich in der berühmten Studie von Emile Durkheim Über die Teilung 
der gesellschaftlichen Arbeit: Sie ist trotz ihres Alters (1893) weiterhin ei-
nes der interessantesten Lehrstücke soziologischen Denkens. 
 

 
Durkheim wirft an der Wende zum 20. Jahrhundert zwei Fragen 
auf, die Sozialtheoretikerinnen und -theoretiker bis heute beschäfti-
gen: 
 

• Wie sind angesichts des Umstands, dass in modernen Gesellschaften 
die einzelnen Individuen ihren je eigenen Beschäftigungen nachgehen 
soziale Ordnung, soziale Integration und sozialer Zusammenhalt („So-
lidarität“) möglich?  

• Unter welchen Bedingungen gerät die Gesellschaft in einen Zustand 
der „Anomie“ (Regellosigkeit, Desintegration)?  

 

Das folgende Übersichtsschema fasst Durkheims Antwort auf die erste 
Frage resp. seine Argumentation in der Arbeitsteilungs-Studie zusammen.  
https://www.peterschallberger.ch/resources/Klassiker_der_Soziologie/DurkheimArbeitsteilung.pdf 
Mit der zweiten Frage befasst sich Durkheim in der Studie über den 
Selbstmord. Ein Übersichtsschema hierzu findet sich unter: 

https://www.peterschallberger.ch/resources/Klassiker_der_Soziologie/DurkheimAnomie.pdf 
 
Hier wiederum findet sich eine Übersicht über die vier Typen des Selbst-
mords gemäss Durkheim (exkursorisch):  
https://www.peterschallberger.ch/resources/Klassiker_der_Soziologie/DurkheimSelbstmordtypen.pdf 
 
 

 



 36 



 37 

Auszug aus:  
Hans van der Loo/Willem van Reijen (1997): Modernisierung. Projekt 
und Paradox, München: dtv, S. 125ff. 
 
 

[Strukturelle Differenzierung:] – Dieser Prozess bedeutet, dass Individuen, Grup- 
pen und Organisationen der Gesellschaft spezialisierten, aber untereinander ver-
bundenen Aktivitäten nachgehen. Es handelt sich hier um Arbeitsteilung im wei-
testen Sinn. Strukturelle Differenzierung deutet auf eine Auffächerung von Insti-
tutionen und Organisationen hin, die jede ihre eigene Funktion und ihre eigenen 
Funktionäre haben.  
Nachdem wir in Abschnitt 1.4 den Prozess struktureller Differenzierung bereits 
anhand der Entwicklung in der Fürsorge skizziert haben, hier noch ein anderes 
Beispiel: die Familie. In vormodernen Zeiten war die Familie gleichzeitig eine Pro-
duktions- und eine Konsumtionseinheit. Eine Reihe von Funktionen, die heute von 
spezialisierten Organisationen mit ihren dafür ausgebildeten professionals erfüllt 
werden Erziehung, Ausbildung, Hilfeleistung, Erholung –, wurden in der vormo-
dernen Gesellschaft im Klein- und Großfamilienverband wahrgenommen. In der 
modernen Gesellschaft wurden die Aufgaben dieser Sozialverbände allmählich un-
tergraben. Zahlreiche spezialisierte, häufig eng mit der Obrigkeit verbundene Or-
ganisationen haben viele der ursprünglichen Familienaufgaben übernommen und 
beschäftigen sich mit der Erziehung, Ausbildung und Unterstützung von Men-
schen. Kurzum, die breite, wenig spezialisierte Skala von Funktionen der Klein- 
und Großfamilien wurden stark eingeschränkt, und diese Funktionen wurden 
gleichsam auf eine große Zahl darauf spezialisierter Instanzen verteilt. (91) 
Strukturelle Differenzierung hat der modernen Gesellschaft den Anschein einer gi-
gantischen Maschine verliehen, deren Einzelteile auf diese oder jene Weise mitei-
nander verbunden sind. Die Art, wie all diese verschiedenen sozialen Organe einer 
Gesellschaft ineinandergreifen, hat Sozialwissenschaftler seit eh und je beschäf-
tigt. In diesem Kapitel behandeln wir drei Aspekte von Differenzierung.  
Als erstes die Frage nach der gesellschaftlichen Solidarität (Abschnitt 3.2). Wenn 
sich Individuen, Gruppen und Organisationen zunehmend auf ihre eigenen Tellauf-
gaben konzentrieren, auf welche Weise sind sie dann noch miteinander verbunden? 
Oder einfacher formuliert: Wenn jeder für sich selbst sorgt, wie kommt er dann 
noch für uns alle auf? Eine Sozialstruktur, in der Individuen und Gruppen sich 
bestimmten Teilaufgaben zuwenden, führt in der Regel auch dazu, dass Muster von 
Über- oder Unterordnung entstehen. Das rührt daher, dass die verschiedenen Ak-
tivitäten nicht jeweils gleich bewertet werden. In Abschnitt 3.3 werden wir sehen, 

dass die moderne Gesellschaft im Zeichen des Strebens nach sozialer Gleichheit 
steht. Das heißt übrigens keineswegs, dass damit alle sozialen Ungleichheiten vom 
Tisch gewischt wären. Es heißt allerdings, dass die Form, in der diese Ungleich-
heiten zum Ausdruck gebracht werden, in der modernen Gesellschaft anders ist als 
in der traditionellen. (…) 
 
3.2 Arbeitsteilung und Solidarität (92-93) 
 
Moderne Beziehungen sind distanziert, komplex und veränderlich, so behaupteten 
wir in der Einleitung dieses Kapitels. Die moderne Gesellschaft besteht aus zahl-
losen Individuen und [92] spezialisierten Instanzen, die sich zwar alle ausschließ-
lich Teilaufgaben zuwenden, die aber dennoch auf die eine oder andere Art mitei-
nander verbunden sind. Wie aber kommt diese Verbindung zustande, und wie wird 
sie zum Ausdruck gebracht? Diese Frage wird in den Sozialwissenschaften meis-
tens unter Verwendung des Begriffs Solidarität gestellt. Dieser Begriff verweist 
auf das, was eine Gruppe oder Gesellschaft zusammenhält, was sie solide macht. 
Ohne Solidarität kann eine Gesellschaft nicht existieren: Ihr fehlt dann das Binde-
mittel, der »Zement«.  
 
3.2.1 Mechanische und organische Solidarität (93-97, gekürzt) 
 
Die These, dass Menschen voneinander abhängig sind, bildete den Ansatzpunkt 
des französischen Denkers Emile Durkheim (1858-1917). Durkheim wandte sich 
scharf gegen liberale Intellektuelle, die glaubten, die Gesellschaft sei das Resultat 
von »Sozialverträgen«, die Individuen zur Förderung ihres Eigeninteresses ge-
schlossen hätten. Der Abschluss von Verträgen ist schließlich nicht Ausgangs-
punkt menschlicher Beziehungen, sondern setzt bereits eine Reihe vorhandener 
Werte, Normen und »Spielregeln« voraus. Menschen, so behauptet Durkheim, sind 
wertende und normierende Wesen. Wenn sie in einen gemeinsamen Gesellschafts- 
verband aufgenommen sind, verfügen sie über eine conscience collective (Kollek-
tivbewusstsein): Das ist das Bewusstsein – so gering, vage oder unreflektiert es 
auch sein mag –, dass man zusammen mit anderen eine Gemeinschaft bildet und 
deshalb moralisch verpflichtet ist, die Forderungen, die diese Gemeinschaft stellt, 
zu honorieren.  
Der Mensch ist für Durkheim also in erster Linie ein soziales Wesen. Zusammen-
leben mit anderen bedeutet, dass man aufgenommen ist in eine überindividuelle 



 38 

Gemeinschaft. Es bedeutet auch, dass man aufgenommen ist in ein überindividu-
elles, kollektives Bewusstsein: die Summe der mit der Gruppe geteilten Werte und 
Normen. Das Kollektivbewusstsein bestand bereits vor dem Individuum, und es 
wird weiterbestehen, wenn das Individuum wieder von der Erde verschwunden ist. 
Aus dem Kollektivbewusstsein bezieht das Individuum seine Identität. [93] 
Durkheim war nicht nur anderer Meinung als liberale Denker, die dazu neigten, 
den Primat des Individuums zu betonen. Auch das konservative Denken, das ge-
rade vom Umgekehrten ausging und worin die (traditionelle) Gesellschaft an erster 
Stelle stand, konnte ihn nicht beirren. Im Gegensatz zu konservativen Denkern wie 
Edmund Burke (1729-1797) und Louis de Bonald (1745-1840) glaubte Durkheim, 
dass die sozialen Beziehungen und die Gefühle der Zusammengehörigkeit, die die 
traditionelle Gesellschaft geprägt hatten, für immer der Vergangenheit angehörten. 
Das musste aber seiner Meinung nach nicht zu gesellschaftlicher Desintegration 
führen. Modernisierung brachte nicht nur das Verschwinden alter sozialer Bindun-
gen, sondern auch die Entstehung neuer sozialer Bindungen, einen neuen Typ von 
Solidarität zuwege.  
In seinem berühmten Buch >De la division du travail social< (1893) baute Durk-
heim seinen eigenen Standpunkt weiter aus. Er entwickelte dafür eine Typologie, 
in der er angab, wie die soziale Solidarität im Lauf des Modernisierungsprozesses 
ihren Charakter verändert hatte. Durkheim unterschied zwei Typen von Gesell-
schaften: die traditionelle, die sich durch geringe Arbeitsteilung und eine relativ 
einfache Sozialstruktur auszeichnet, und die moderne Gesellschaft, in welcher der 
Prozess der Arbeitsteilung weit fortgeschritten ist.  
In einer durch geringe Arbeitsteilung gekennzeichneten Gesellschaft, so argumen-
tierte Durkheim, sind die Menschen auf eine selbstverständliche, mechanische 
Weise verbunden. Die wechselseitige Bindung ergibt sich aus der Gleichförmig-
keit der menschlichen Verrichtungen. Einfach formuliert: In einer vormodernen 
Gesellschaft gilt das Prinzip des »Gleich und Gleich gesellt sich gern«. Innerhalb 
der distanzierten Einzelsegmente sind die Menschen auf eine Weise verbunden, 
die für Individualität keinen Raum lässt. Berufe bleiben zumeist in der Familie und 
werden Individuen auferlegt. Ehepartner werden von den Eltern ausgewählt, und 
der Freundeskreis ist mit dem der Familie dicht verwoben. Das Korsett der Bezie-
hungen und Verpflichtungen ist eng geschnürt. jeder kennt seinen Platz und weiß, 
was von ihm oder ihr verlangt wird. Durkheim sprach in diesem Zusammenhang 
von »Mechanischer Solidarität« und deutete damit an, dass die Beziehungen der 
Menschen untereinander gleichsam automatisch oder mechanisch aus den [94] un-
komplizierten sozialen Strukturen abgeleitet sind. Individual- und Kollektivbe-
wusstsein fallen in einer durch mechanische Solidarität dominierten Gesellschaft 

großenteils zusammen. Individuen können sich den geltenden, durch die Tradition 
bestimmten Regeln nicht entziehen. Es herrscht, mit anderen Worten, ein hoher 
Grad von Konformismus, und alternatives Verhalten ist praktisch unmöglich. Die 
Übertretung von Verboten und die Nichtbefolgung von Geboten werden bestraft. 
(…) 
Solche segmentierten, durch mechanische Solidarität gekennzeichneten Gesell-
schaftsformen wurden laut Durkheim unter dem Einfluss des Arbeitstellungspro-
zesses allmählich von einem anderen Solidaritätsprinzip durchdrungen. Weil die 
Bevölkerung zu einem gegebenen Moment zunahm und der Kontakt mit anderen 
und Andersdenkenden häufiger wurde, geriet die Geschlossenheit der traditionel-
len Gesellschaft unter Druck. Gleichzeitig – und das bewahrte die Gesellschaft vor 
einem fatalen Konkurrenzkampf aller gegen alle um knapper werdende Güter – 
entstand eine andere Art der wirtschaftlichen [95] Produktion, die auf Aufgaben-
teilung und Spezialisierung basierte. Arbeitsteilung und die damit verbundene Spe-
zialisierung bewirkten nicht nur, dass die Menschen sich immer mehr voneinander 
zu unterscheiden begannen, sondern auch, dass sie immer abhängiger voneinander 
wurden. Menschen, die sich mit Tellaufgaben beschäftigen, können schließlich 
ihre eigenen Bedürfnisse nicht mehr vollständig befriedigen und sind deshalb auf 
andere angewiesen.  
Wir finden es wahrscheinlich alle selbstverständlich, dass wir auf Bäcker, Metzger 
und Supermärkte angewiesen sind, um unseren Nahrungsbedarf zu decken; auf 
Garagen, Eisenbahnen, Straßenbauer, Reisebüros und Luftfahrtgesellschaften, um 
unsere Mobilitätsbedürfnisse zu befriedigen; auf Medien, Verlage, Lehreinrichtun-
gen, um unser Wissensbedürfnis zu stillen und so fort. Auffällig in der modernen 
Gesellschaft ist es, dass gesellschaftlicher Wohlstand begleitet wird von individu-
eller Hilflosigkeit. Die überwältigende Mehrheit der Bevölkerung hat niemals 
selbst Nahrungsmittel produziert, Wild erlegt oder Vieh gezüchtet. Auch zur Aus-
führung der verschiedensten Reparaturen sind wir vielfach von anderen abhängig.  
In einem Ganzen, das durch weitgehende Arbeitsteilung charakterisiert wird, hat 
jeder einen eigenen Platz in einem äußerst komplizierten System. Wenn das Sys-
tem weiter funktionieren soll, müssen alle Teile zusammenarbeiten. In solch einer 
Situation gilt das Prinzip des »Gleich und Gleich gesellt sich gern« nicht mehr, 
sondern Menschen und Gruppen hängen zusammen, weil sie einander brauchen. 
Durkheim sprach in diesem Punkt von »organischer Solidarität« und verwies damit 
auf das Funktionieren eines biologischen Organismus. Auch ein Organismus kann 
nur weiterbestehen, wenn seine Einzelteile aufeinander abgestimmt sind und zu-
sammenarbeiten. Zugleich sind diese Organe hinsichtlich ihres internen Funktio-
nierens mehr oder minder autonom.  



 39 

Arbeitsteilung sollte im Fall ihres Gelingens zu einer angepassten, modernen Form 
von Solidarität führen. Trotz der Tatsache, dass man sich in modernisierten Gesell-
schaften seinen eigenen individuellen Teilaufgaben widmete, gerieten Individuum 
und Kollektiv auf die gleiche Schiene. Modernisierung führte weniger zu einer 
verminderten, als vielmehr zu einer veränderten Abhängigkeit. In der modernen 
Gesellschaft ist man von immer mehr Menschen immer weniger abhängig. Indivi-
duelle Verantwortung und gesellschaftliche Solidarität werden zu Seiten derselben 
Medaille. (…)  
Natürlich besaß Durkheim einen Blick für die Tatsache, dass die beiden Seiten – 
individuelle Verantwortung und gesellschaftliche Solidarität – einmal sehr weit 
auseinander entwickeln könnten. Dann entstünde eine Situation der »Anomie«, das 
heisst der Normenlosigkeit, Steuerlosigkeit und geistigen Verwirrung –wenn man 
will: eine »Armut an Moral«.  
 
3.2.2 Arbeitsteilung und Anomie (97-102, gekürzt) 
Nach Durkheim sollte zunehmende Arbeitsteilung unter »normalen Umständen« 
zu einer angepassten Form von Solidarität führen. Dennoch entdeckte er in der 
Gesellschaft zahlreiche Anzeichen, die weniger auf Solidarität und Integration als 
auf Individualisierung und Desintegration hindeuteten, mit der Gefahr, dass die 
moderne Gesellschaft dadurch wie loser Sand auseinanderfiel. Die Ursache für 
diese bedrohliche Entwicklung suchte Durkheim in dem Umstand, dass der der 
modernen Gesellschaft angemessene organische Solidaritätstypus nicht nur viel-
fältiger und feingliedriger, sondern auch offener ist als der traditionelle, mechani-
sche Typus. Unter modernen Bedingungen [97] werden neue Bindungen zwar re-
lativ leicht eingegangen, aber sie drohen auch schneller zu zerfallen. je weniger 
Beziehungen in der Tradition verankert sind, desto »freischwebender« werden sie 
in mancher Hinsicht. Menschliche Beziehungen sind nicht mehr von Dauer, son-
dern können, wenn man keine Energie mehr an sie verschwenden will, prinzipiell 
zu jedem beliebigen Zeitpunkt abgebrochen werden. Dieser Prozess verstärkt sich, 
weil das >Kollektivbewusstsein« in modernen Gesellschaften seine Macht auf die 
individuelle Existenz wesentlich eingebüßt hat. Die moderne Kultur schreibt nicht 
mehr exakt und zwingend vor, was Menschen unter bestimmten Umständen tun 
müssen. Moderne Menschen können nicht mehr auf Prinzipien zurückgreifen, de-
nen stets und unter allen Umständen Folge zu leisten ist. (…) 
Der abgeschwächte Einfluss des Kollektivbewusstseins auf den modernen Men-
schen droht in der Sicht Durkheims zu gesellschaftlicher Desintegration und zum 
Chaos – kurzum zur Anomie – zu führen. Anomie entsteht, wenn den Bedürfnissen 

des Menschen keine Grenzen gesetzt werden. Die Bedürfnisse sind dann im Prin-
zip unbeschränkt. Im Gegensatz zum Tier sieht Durkheim den Menschen nicht mit 
bedürfnishemmenden biologischen Mechanismen ausgestattet. Da längst nicht alle 
Bedürfnisse befriedigt werden können, würde die hemmungslose Jagd nach ihrer 
Erfüllung auf die Dauer zu Unzufriedenheit und Frustration unter der Bevölkerung 
führen. Durkheim glaubt aber an die Notwendigkeit einer überindividuellen 
Macht, die Grenzen aufrichtet. In der traditionellen Gesellschaft [98] übernahmen 
die herkömmlichen Institutionen diese Aufgabe, in der modernen Gesellschaft 
läuft das Individuum aber, von regulierenden Institutionen im Stich gelassen, Ge-
fahr, seinen ungezähmten Begierden und Bedürfnissen ausgeliefert zu sein.  
Vor allem im Kult des Individuums sah Durkheim ein Menetekel. Die Menschen 
in der modernen Gesellschaft definieren seiner Meinung nach zunehmend ihre 
Freiheit unabhängig von der Gesellschaft oder sogar im Gegensatz zu ihr. Infolge 
dieses modernen »Hyperindividualismus« droht die Gesellschaft aus den Fugen zu 
geraten. Auf jeder Sprosse der sozialen Stufenleiter, oben wie unten, werde die 
Habsucht angestachelt, ohne dass man noch einen Gedanken daran verschwende, 
was dieser ganze rat race eigentlich für einen Sinn habe. Übrigens schreibt Durk-
heim das unkontrollierte Ansteigen der menschlichen Bedürfnisse der »menschli-
chen Natur« und nicht etwa der kapitalistischen Marktwirtschaft zu.  
Auf die Dauer werde die Gesellschaft – und damit der Mensch – an der Individua-
lisierung zugrunde gehen und im sozialen Chaos, in Anomie versinken. Das 
schlage sich in der steigenden Rate der Selbstmorde, der Kriminalität und der so-
zialen Konflikte nieder.  (…) 
[99] Um der Anomie zu begegnen, suchte Durkheim nach einer Verstärkung der 
an die Arbeit gebundenen »intermediären Institutionen«. Er setzte seine Hoffnung 
auf professionelle Arbeitsorganisationen – man könnte sagen, eine Art neumodi-
scher Zünfte –, die als Dachorgane den Mangel an richtungsweisenden Elementen 
in der modernen Gesellschaft kompensieren sollten.  
Im Gegensatz zu den Sozialisten hielt Durkheim den Staat für unfähig, eine grenz-
setzende Funktion zu erfüllen. Der Staat stand in seinen Augen den Menschen zu 
fern, um ein moralisches Übergewicht einzubringen. Die Folgerung konnte denn 
auch nur heißen, dass zwischen Staat und Individuum eine neue Zwischensicht – 
eine intermediäre Struktur – geschaffen werden müsse.  
In einer modernen, auf organischer Solidarität basierenden Gesellschaft bleibt das 
Verhältnis zwischen Individuum und Gesellschaft eine heikle und labile Angele-
genheit, so lautete Durkheims Fazit. (…)  
 



 40 

8. Ausblick: Zwei theoretische Perspektiven auf die Gegenwartsgesellschaft 
 
 Differenzierungstheoretische Perspektive Ungleichheitstheoretische Perspektive  

Zentrale Beobachtung • „Ungleichartigkeit“ der Bausteine der modernen Gesell-
schaft  

• relative Autonomie der einzelnen Funktionssysteme  

• „Ungleichheit“ der Lebens-, Entwicklungs- und Entfaltungschancen der ein-
zelnen Individuen in der modernen Gesellschaft (also auch nach dem Verfall 
der traditionalen ständischen Ordnung)  

Zentraler Interessensfokus • Dynamiken der Ausdifferenzierung von spezialisierten 
Funktionssystemen in der Gesellschaft – initiiert und be-
gleitet durch Prozesse zunehmender Arbeitsteilung, der be-
ruflichen Spezialisierung, der Rollendifferenzierung und 
Spezifizierung von Rollenprofilen, der Expertisierung 

• Dynamiken der Reproduktion von Ungleichheitsverhältnissen in modernen 
Gesellschaften – wider das politische Postulat der Chancengleichheit  

Klassische Fragen • Was treibt die Gesellschaft auseinander?  
• Was hält sie trotz der Differenzierungsdynamik noch zu-

sammen?  
• Wie kommt Integration in ausdifferenzierten Gesellschaf-

ten zustande?  

• Wie kommen – in modernen Gesellschaften – soziale Ungleichheiten zu-
stande? Wie werden sie im Zeit- und Generationenverlauf reproduziert?  

• Welche alten und neuen Formen sozialer Ungleichheit gibt es?  
• Weshalb haben Ungleichheiten auch in modernen Gesellschaften Bestand? 

Weshalb werden Ungleichheiten akzeptiert? Wie werden sie legitimiert? 

Forschungsfragen • Funktionsbestimmung gesellschaftlicher Teilsysteme (z.B. 
Gesundheit, Sport, Erziehung, Medien, Kunst, Recht usw.)  

• Funktionsweise einzelner Subsysteme und Organisationen 
• Interdependenzen und Wechselbeziehungen zwischen Sub-

systemen 
• Inkompatibilitäten zwischen unterschiedlichen Systemlogi-

ken  
• Mechanismen der Inklusion und der Exklusion  

 

• Erscheinungsformen alter und neuer Ungleichheiten: Einkommen, Bildung, 
Beruf, Lebensführungsmuster usw. (statische Betrachtung) 

• Ursachen der Reproduktion von Ungleichheit (dynamische Betrachtung): Pri-
vateigentum, alltäglicher Klassenkampf, Mikropraktiken der Einschliessung 
und Ausschliessung, „Schliessung sozialer Kreise“, ungleiche Startausstattung 
mit unterschiedlichen Kapitalien usw.  

• Ungleichheitsrelevante Faktoren: Verschiedenheit der sozialen Herkunft, der 
ethnische Zugehörigkeit, des Geschlechts, des Alters, des Körpers, usw. 

• Legitimationen und „Absicherungen“ sozialer Ungleichheit in der Moderne 

Möglicher Brückenschlag 
zwischen den beiden Per-
spektiven 

Die Feldtheorie von Pierre Bourdieu: Untersuchung von Dynamiken und Strategien der Einschliessung und der Ausschliessung in einzelnen sozialen 
Feldern (resp. „Subsystemen“ der Gesellschaft).  Wer in den einzelnen Feldern (resp. Subsystemen der Gesellschaft) erfolgreich sein will, muss  
• über einen feldkompatiblen Habitus verfügen (die Chancen, einen solchen herausgebildet zu haben, sind je nach Nähe oder Distanz des Her-

kunftsmilieus zum betreffenden Feld unterschiedlich) 
•  in qualitativer und quantitativer Hinsicht mit den feldspezifisch „passenden“ Kapitalien ausgestattet sein (ökonomisches, kulturelles, soziales 

und kulturelles Kapital). Individuen sind mit diesen Kapitalien qua Herkunft ungleich ausgestattet.   

 


