1. Theoretische Voriiberlegungen

Zur Rekonstruktion der Transformationen, die sich in den zwei untersuchten Fami-
lien auf der Ebene des ,,Bewusstseins“ vollziehen, werden schwergewichtig diejeni-
gen Passagen in den Interviews analysiert, in denen sich die Interviewten zu aktuel-
len Krisenerscheinungen in Wirtschaft, Politik und Gesellschaft &uBlern. Die Analyse
ist darauf ausgerichtet, den Stil und die kategoriale Ordnung des jeweiligen ,,zeitdi-
agnostischen Denkens prézise zu rekonstruieren. Parallel dazu wird jeweils zu kl&-
ren versucht, worauf allféllige Transformationen des ,,Bewusstseins“ in der familia-
len Generationenfolge zuriickzufiihren sind. Die kulturellen Deutungssysteme, aus
denen die einzelnen Familienmitglieder ihre Zeitdiagnosen herleiten, werden dabei
als nicht bloB familienspezifische aufgefasst. Vielmehr wird — vorerst selbstverstind-
lich hypothetisch — davon ausgegangen, dass in den Interviews Bewusstseinstrans-
formationen dokumentiert sind, die exemplarisch fiir die Transformation gro3forma-
tiger Systeme der Wirklichkeitsdeutung stehen.

Bei der Rekonstruktion der Transformationen, die sich auf der Ebene von Identi-
titen vollziehen, wird mit dem Konzept des ,,Habitus* gearbeitet. Es werden in einer
genetischen Perspektive bei jedem einzelnen Familienmitglied diejenigen Dispo-
sitionen rekonstruiert, die seinem Handeln, Denken und Befinden durchgingig ein
spezifisches Geprige verleihen — die also, wie Bourdieu das nennt, als eine ,,struktu-
rierende Struktur wirksam sind. Auch auf dieser Analyseebene wird das Material
nicht bloB auf Gemeinsamkeiten und Differenzen abgesucht. Vielmehr wird sichtbar
gemacht, in welcher Weise die fiir jeden untersuchten Fall besonderen sozialisatori-
schen Bedingungen vor dem Hintergrund generations- und geschlechtsspezifischer
Herausforderungen zur Konstitution einer je besonderen Habitusformation fiihrten.

Anders als in herkdmmlichen, meist quantitativ ausgerichteten Beitrdgen zur so-
ziologischen Transmissionsforschung, in deren Zentrum ein spezifisch zu erkldrendes
Phinomen steht — die ,,soziale Vererbung* von Bildungsabschliissen, Berufsstatus,
Gewaltbereitschaft, Alkoholismus, wirtschaftlicher Selbstindigkeit, Scheidungsver-
halten, psychischer Erkrankung, usw. — werden in den hier vorgelegten Fallstudien
Transmissionsverldufe nicht von einem ex ante festgelegten Ergebnis, sondern von
vorab festliegenden Ausgangsbedingungen her ins Auge gefasst. Es wird gefragt,

15



welche Potentiale diese Ausgangsbedingungen bergen, welche dieser Potentiale von
den einzelnen Fillen aufgegriffen wurden, und ob in ihren diesbeziiglichen Ent-
scheidungen — allenfalls auch generationeniibergreifend — erkennbar ein spezifisches
Muster der Selektivitdt zum Tragen kommt.

Eine Geschichte zu haben, ist bekanntlich nicht das Privileg derjenigen, die vor
Gericht oder sonst wie im Lichte der 6ffentlichen Aufmerksamkeit stehen. So wurde
denn darauf geachtet, fiir die Untersuchung mdglichst unspektakulére oder gar ,,un-
scheinbare” Fille auszuwihlen. Es wurden Ausgangsbedingungen ins Blickfeld
geriickt, von denen nicht unmittelbar zu erwarten war, dass aus ihnen ein in irgendei-
ner Weise aullergewohnlicher Mensch, ein auflergewohnliches Werk oder eine au-
Bergewohnliche Tat hervorgehen wiirden.” Sicherlich trifft es zu, dass das ,,Aufler-
gewohnliche® oder ,,Deviante einen bisweilen schérfer dariiber in Kenntnis zu set-
zen vermag, wodurch das ,,Normale und ,,Gewohnliche* sich auszeichnet — dies
freilich nur deshalb, weil es einen zur Explikation dessen, was die Normalitéit hitte
sein konnen und was im zu untersuchenden Fall ,,schief* gelaufen ist, unmittelbar
anhilt. Es ist indes davon auszugehen, dass auch vermeintliche Normalitdt sich nicht
ohne die dauerhafte Bewiltigung von Krisen konstituiert.

Forschungsleitend ist in den beiden Fallstudien nicht eine deterministische, son-
dern eine Auffassung von Sozialisation, die Ulrich Oevermann wie folgt umreif3t:
,Fallstrukturen sind in dieser Auffassung nicht einfach Sedimente oder auf Internali-
sierungsprozesse zuriickgehende ,Niederschldge® sozialer Lebenswelten oder Hand-
lungsmuster, an denen das sich bildende Subjekt sozialisatorisch teilhat, wie es eine
deterministische bzw. soziologistische Sozialisationstheorie uns lange weismachen
wollte. Sie sind auch nicht in einfacher Negation dazu Gebilde vorgingiger Konstitu-
tion ohne jede Durchdrungenheit von den sozialisatorisch prigenden Milieus. Viel-
mehr muss man sie sich denken als je eigenlogische, auf individuierende Bildungs-
prozesse zuriickgehende Muster der Lebensfithrung und Erfahrungsverarbeitung,
mehr noch: als je eigene, Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit erhebende Lebens- und
Weltentwiirfe und Entscheidungszentren. Sie nehmen soziale Einfliisse in sich auf,
aber sie werden nicht einfach durch sie programmiert; sie konstituieren sich in einer
schon immer vorausgesetzten und gegebenen Sittlichkeit und Sozialitdt, aber sie
erdffnen immer wieder von neuem mit ihrer eigenen Zukunft auch die Zukunft der
sozialen Allgemeinheit und der Gesellschaft.«

2 Wer sich lieber an das AuBlergewohnliche hilt, sei auf die von Allert (1998) vorgelegten Fallstu-
dien verwiesen. Untersucht werden u.a. die Fille von Max und Marianne Weber, der Familie
Einstein, der Familie Kempowski sowie der Familie eines jugendlichen Autocrashers.

3 Oevermann (2000: 123).

16



Im Folgenden will ich etwas genauer erldutern, unter welchen soziologischen
Perspektiven die Familie Gegenstand der beiden Fallstudien sein soll und wie sich
meine Herangehensweise an die Institution Familie von derjenigen der Theoretiker
der Individualisierung unterscheidet (1.1). Daran anschlieBend will ich zeigen, in
welcher Weise ich das Konzept des ,,Habitus“ verwende (1.2) und auf welche spezi-
fischen Formationen von ,,Bewusstsein® sich meine Rekonstruktionsarbeit bezieht

(1.3).

1.1 Zwei Perspektiven auf die Familie

Indem in den Fallstudien der Fokus sowohl auf die Genese von Habitusformationen
als auch auf die Tradierung milieuspezifischer Bewusstseinsformen gerichtet wird,
werden zwei komplementére Sichtweisen auf die Institution Familie miteinander
verbunden. Zum einen wird die Familie als das Milieu aufgefasst, innerhalb dessen
sich basale Prozesse menschlicher Individuation vollziehen. Zum anderen wird da-
von ausgegangen, dass sich die Gesellschaft der Schweiz nach wie vor aus unter-
schiedlichen sozialmoralischen Milieus zusammensetzt, denen sich einzelne Familien
mehr oder weniger eindeutig zuordnen lassen. In dieser Perspektive erscheint die
Familie als Tragerin milieuspezifischer Werthaltungen, Sittlichkeitsideale und Orien-
tierungsmuster, die in der Generationenfolge — einer bestimmbaren Logik folgend —
tradiert werden und sich vor dem Hintergrund jeweils verdnderter, generationsspezi-
fischer Problemstellungen auch transformieren. *

Bekanntlich kommen Menschen nicht als Erwachsene zur Welt. Eigenstindig-
keit, Handlungsfahigkeit und Identitdt erlangen sie ausschlieBlich qua Einbindung in
sozialisatorische Interaktionen. Typischerweise sind an diesen — nebst dem Kind —
mindestens eine Mutter- sowie eine Vaterfigur beteiligt. Zu diesen Hauptakteuren
gesellen sich von Beginn oder von einem spéteren Zeitpunkt der individuellen Ent-
wicklung an weitere Akteure hinzu: éltere oder jiingere Geschwister, gleichaltrige
oder erwachsene Bezugspersonen. Man kann fiir die Gegenwart eine Aufldsung
traditioneller Familienverhiltnisse diagnostizieren oder auch nicht. Tatsache bleibt,
dass die primédren und basalen Interaktionen, aus denen Menschen als erwachsene
Individuen hervorgehen, sich innerhalb von Familien oder innerhalb familiendquiva-
lenter Primérgruppen vollziehen, die die folgenden Strukturmerkmale aufweisen:
Erstens interagieren die an sozialisatorischen Interaktionen beteiligten Personen als

4 Zur Unterscheidung dieser zwei Perspektiven auf die Familie siehe auch Hildenbrand (1999:
11£).

17



»ganze Menschen®, also nicht blof3 als Trager einer spezifischen Rolle. Die Rollen-
profile innerhalb der Familie erscheinen folglich — im Sinne von Parsons’ — als ,,dif-
fus“. Zweitens ruht das Gefiihl wechselseitiger Verpflichtung auf einer emotionalen
resp. ,,affektiven* Grundlage auf, ist also nicht bloB3 das Ergebnis einer formal ver-
traglichen Ubereinkunft. Hieraus folgt, dass die Beziehungen innerhalb der Familie
zum einen durch Nicht-Substituierbarkeit der Personen und zum anderen durch struk-
turelle Unkiindbarkeit gekennzeichnet sind.°

In einer an die Befunde der Psychoanalyse sowie des symbolischen Interaktionis-
mus anschlieBenden Perspektive kann Individuation nur gelingen, wenn die konkrete
Ausgestaltung der Beziehungs- und Interaktionsstrukturen im Dreieck Mutter-Vater-
Kind einen tragfahigen Rahmen fiir die Bewéltigung der an das Kind gestellten Ent-
wicklungsaufgaben bietet.” Die Entwicklung von Autonomie und Handlungsfahigkeit
sowie einer stabilen und kohdrenten Ich-Identitit kommt in dieser Perspektive an
erster Stelle der Bewiltigung einer strukturell in das familidre Beziehungsgefiige
eingebauten Konfliktkonstellation gleich. Oevermann umreifit diese Konfliktkonstel-
lation, die bei Freud ,,Odipuskomplex* heift, in soziologischen Kategorien wie folgt:
»Die Logik dieser Beziehungsstruktur [der Beziehungsstruktur diffuser Sozialbezie-
hungen; P. S.] konstituiert einen unteilbaren Anspruch auf den Beziehungspartner.
Seine Doppelmitgliedschaft in einer weiteren Beziehung dieses Typs kann im Grun-
de nicht zugelassen werden. Genau dies liegt aber in der entwickelten Interaktionstri-
ade Mutter-Vater-Kind vor. Jedes Mitglied dieser Triade gehort somit zwei konkur-
rierenden Beziehungen mit der Struktur der Nicht-Substituierbarkeit des Personals
an, so dass das sozialisatorische Interaktionssystem als widerspriichliche Einheit
dargestellt werden kann.“® Die Erfahrung der Nichtexklusivitit seiner Anspriiche auf
affektive Zuwendung treibt — etwas plakativ formuliert — das Kind dazu an, sich auf
dem Wege der Uberwindung seiner urspriinglich symbiotischen Beziehung zur Mut-
ter schrittweise zu einem autonom handlungsfahigen und mit sich identischen Sub-
jekt zu entwickeln. Dies kann ihm freilich nur gelingen, wenn seine diesbeziiglichen
Bestrebungen durch die Eltern nicht korrumpiert oder gar unterbunden werden.
Selbstverstindlich ist mit der mehr oder minder gegliickten Bewiltigung dieser Kon-
fliktkonstellation die individuelle Entwicklung noch lange nicht abgeschlossen. Fiir
die Bewiltigung der weiteren Entwicklungsaufgaben, wie sie etwa in Eriksons Pha-

5 Vgl. Parsons (1999).

6 Eine weiterfiihrende Explikation dieser Strukturmerkmale findet sich bei Oevermann (1979)
sowie bei Allert (1998).

7 Vgl. Erikson (1998) sowie - Eriksons Entwicklungsmodell zusammenfassend - Krappmann
(1997).

8 Oevermann (1979: 162f.).

18



senmodell der Genese von Ich-Identitit ausformuliert werden,’ erscheint sie indes als
grundlegend.

Wenn in den beiden Fallstudien jeweils auch auf die Struktur der Beziehungen
eingegangen wird, die der Fall als Kind zu seinen Eltern unterhielt, und wenn dartiber
hinaus Aussagen zur Beziehung der beiden Elternteile gemacht werden, geschieht
dies deshalb, weil die hier — natiirlich sehr verkiirzt umrissenen — sozialpsychologi-
schen Befunde eine unverzichtbare Grundlage fiir ein soziologisches Verstehen indi-
vidueller Bildungsprozesse liefern.

In der zweiten Perspektive, die als eine wissenssoziologische aufgefasst werden
kann, erscheint die Familie als ein Ort der Tradierung milieuspezifischer Sittlich-
keitsvorstellungen sowie milieuspezifischer Muster der Lebensfiihrung. '’ Zumindest
hypothetisch kann davon ausgegangen werden, dass die in konkreten Familien vor-
herrschenden Bewusstseinsformen nicht nur familienspezifisch, sondern gleichzeitig
milieuspezifisch sind. Familien sind in dieser Perspektive also Reprisentanten mehr
oder weniger scharf konturierter sozialmoralischer Milieus. Durch die Tradierung des
fiir diese Milieus charakteristischen ,,.Bewusstseins® innerhalb einzelner Familien
werden die zwischen gesellschaftlichen Milieus bestehenden Grenzen reproduziert.

Den Begriff des ,,sozialmoralischen Milieus“ verwende ich in dem von M. Rainer
Lepsius skizzierten Sinne. Insbesondere seine Forschungen zum deutschen Bildungs-
biirgertum sowie die Auseinandersetzung mit Max Webers Konzept der ,,stindischen
Vergesellschaftung”'" lieBen Lepsius zu dem Schluss gelangen, dass fiir die Konsti-
tution gesellschaftlicher Milieus nicht ausschlieBlich die mit einer bestimmten Stel-
lung im Produktionsprozess (,,Klassenlage*) verbundenen Interessen ausschlagge-
bend sind. ,,Die Vergesellschaftung von sozialstrukturell abgrenzbaren Bevdlke-
rungsteilen griindet einerseits auf Interessen, andererseits auf Wertorientierungen,
iiber die diese Interessen handlungsleitend werden. Spezifische Organisationen ent-
stehen, die Interessen artikulieren und Wertorientierungen verbreiten, an denen sich
Selbstbewusstsein und Handlungsorientierung ausrichten. Welche Interessen durch
welche kognitiven Wert- und Ordnungsvorstellungen zu einer sozial organisierten
Einheit formiert werden, ist das Ergebnis historisch komplexer Prozesse.“'> Der
Begriff des ,,sozialmoralischen Milieus* zielt also nicht zuletzt auf die Uberwindung
des im Klassenkonzept angelegten Interessensreduktionismus: ,,Der Begriff des
,sozialmoralischen Milieus‘ hat gegeniiber dem Klassenbegriff den Vorteil eines

9 Vgl. Erikson (1998).

10 Einen Uberblick iiber die Karriere des Milieu-Konzepts in den Sozialwissenschaften, in welchem
insbesondere die sozialrdumliche Bedeutungsdimension des Konzepts hervorgestrichen wird,
gibt Matthiesen (1998).

11 Vgl. die entsprechenden Beitrdage in Lepsius (1990) und Lepsius (1993).

12 Lepsius (1990b: 154).

19



explizit weiter gesteckten Bezugsrahmens. Ich verwende ihn hier als Bezeichnung fiir
soziale Einheiten, die durch eine Koinzidenz mehrerer Strukturdimensionen wie
Religion, regionale Tradition, wirtschaftliche Lage, kulturelle Orientierung, schicht-
spezifische Zusammensetzung der intermedidren Gruppen gebildet werden. Das
Milieu ist ein soziokulturelles Gebilde, das durch eine spezifische Zuordnung solcher
Dimensionen auf einen bestimmten Bevolkerungsteil charakterisiert wird.* B

Bezogen auf die Gegenwart lasst sich sicherlich nicht mehr davon ausgehen, dass
sich sozialmoralische Milieus iiber Generationen hinweg in gewissermalien reiner,
d.h. undurchmischter Form reproduzieren. Gegen die nicht erst von den Theoretikern
der Individualisierung gestellte Diagnose, die ehemals scharfen Konturen traditionel-
ler Grof3gruppenmilieus hétten sich in den vergangenen Jahrzehnten mehr und mehr
aufgeweicht, ldsst sich im Grunde nichts einwenden. Wenn aus diesem Sachverhalt
indes gefolgert wird, die soziale Herkunft {ibe auf individuelle Muster der Lebens-
fiihrung und der Wirklichkeitsdeutung keinen Einfluss mehr aus, kommt dies einem
Fehlschluss gleich. Weder 16sen sich Milieus einfach in Luft auf, noch verdndern sie
sich aus dem Nichts heraus. Vielmehr stellt die Aufweichung scharf konturierter
Milieugrenzen in erster Linie eine Folge von soziologisch nach wie vor rekonstruier-
baren Prozessen wechselseitiger Durchmischung dar, die nicht zuletzt durch Famili-
engriindungen liber die jeweiligen Milieugrenzen hinaus zustande kommt.

Folglich sind heutige Familien hinsichtlich ihrer milieuméBigen Verankerung als
Fusionsprodukte zu betrachten. Als Folge eines Zusammenschlusses von ,,Tradier-
tem" kann sich in ihnen auf der Ebene von Wirklichkeitsauffassungen, Sittlichkeits-
idealen, Werthaltungen und Lebensentwiirfen Neues herausbilden, das sich nicht
zuletzt in einer neuartigen Habitusformation oder einer neuartigen Denkweise bei der
Kindergeneration duBern kann.'* Wenn sich in den beiden Fallstudien bei der Eltern-
und der Kindergeneration vollkommen identische habituelle und kognitive Muster
auffinden lieBen, wire dies folglich auBerordentlich tiberraschend. Ebenso abwegig
wire es indes, von Anfang an davon auszugehen, dass zwischen ihnen kein bestimm-
barer Zusammenhang mehr besteht. Denn die durch die Heirat der beiden Elternteile
zustande gekommene Fusion zweier Milieus, die sich selbstverstdndlich innerhalb
iibergreifender historischer und sozialer Kontexte vollzieht, birgt sowohl bestimmba-
re Potentiale als auch bestimmbare Restriktionen fiir die Lancierung einer neuartigen
Lebenspraxis. Die Lebenspraxis der Kindergeneration schlief3t folglich immer an die
Lebenspraxis der Elterngeneration an, auch wenn sie sich von ihren Ausgangsbedin-
gungen her — und allenfalls strukturiert durch ein identisches Muster der Selektivitit

13 Lepsius (1993a: 38).
14 Zu einer allgemeinen Konzeptionalisierung des Problems der Entstehung des Neuen siche
Oevermann (1991).

20



— in eine offene Zukunft hinein entwickelt, und folglich einen Verlauf nehmen kann,
der nicht vollstéindig vorhersehbar ist.

Das sich bei der Kindergeneration manifestierende Neue darf also nicht vor-
schnell als voraussetzungslos oder unmotiviert aufgefasst werden — indes auch nicht
als eine bloBe Neuauflage des Alten. Oevermann formuliert dies wie folgt: ,Jeder
Mensch wird in eine vorgegebene historisch-gesellschaftliche, klassen- oder standes-
spezifische, lokal-regionale, familiale, kulturgeographische und genetisch-hereditire
Konstellation hineingeboren. Sie bestimmt sein kiinftiges Leben, und insofern hat
seine Biographie schon immer vor seiner Geburt begonnen. Aber damit ist nur ein
Rahmen von Begiinstigungen und von Einschrinkungen, von Mdglichkeiten also,
festgelegt, nicht eine vollstindige Determination der Lebensgeschichte. Thm steht das
strukturelle Potential einer individuellen Autonomie gegeniiber. Dessen Entfaltung
ist der Rahmen vorgegeben, aber dieser ldsst sich in der Entfaltung verdndern. So
bildet sich die individuelle Lebensgesetzlichkeit, die — in sich eigenstindig — ihrer-
seits je nach ihrer Wirkung den Rahmen der biographischen Ausgangskonstellation
zukiinftiger Lebensgeschichten formt und verdndert. — Diese Verschrankung von
Determination und individueller Autonomie gilt grundsitzlich fiir jede Lebensge-
schichte, fiir ,grole Menschen® (...) wie fiir den einfachen ,Mann auf der Strasse*.
(...) Freilich, wie die Moglichkeiten realisiert werden, das ist von den Ausgangsbe-
dingungen selbst schon wesentlich beeinflusst. Ausgangsbedingungen und individu-
elle Ausgestaltung lassen sich nicht unvermittelt gegeniiberstellen, sie beeinflussen
sich wechselseitig in einem Verlauf der Lebensgeschichte, der wie eine Struktur-
transformation angesehen werden sollte.«"

An dieser Stelle will ich exkursorisch erldutern, weshalb das Individualisierungs-
theorem — bereits in einer rein theoretischen Betrachtung — keinen angemessenen
Rahmen fiir eine gegenstandsaddquate Auseinandersetzung mit aktuellen Wand-
lungstendenzen der Familie abgeben kann. Was seiner Ansicht nach die gesellschaft-
liche Entwicklung seit den sechziger und siebziger Jahren im wesentlichen kenn-
zeichnet, umreiit Beck in der Risikogesellschaft wie folgt: ,,An die Stelle traditiona-
ler Bindungen und Sozialformen (soziale Klasse, Kleinfamilie) treten sekundire
Instanzen und Institutionen, die den Lebenslauf des einzelnen pragen und ihn gegen-
laufig zu der individuellen Verfiigung, die sich als Bewusstseinsform durchsetzt, zum
Spielball von Moden, Verhiltnissen, Konjunkturen und Mrkten machen.“'® Was an
dieser Aussage zuerst einmal aufhorchen lasst, ist der Umstand, dass Beck die Fami-
lie als eine ,traditionale Sozialform bezeichnet. Er scheint dabei auf ein Modell von
,»Modernisierung* Zugriff zu nehmen, gemifl welchem alle Sozialformen, fiir die — in

15 Oevermann (1990: 19f.).
16 Beck (1986: 211).

21



der Terminologie von Parsons — diffuse Rollenmuster, eine affektive Basis wechsel-
seitiger Zuwendung, die Ausrichtung des Handelns am Gemeinwohl, Anerkennung
qua Zuschreibung sowie die Bezugnahme auf partikularistische Entscheidungsregeln
im Laufe des Modernisierungsprozesses vollstindig durch Sozialformen abgelost
werden, fiir die spezifische Rollenmuster, eine affektiv-neutrale Basis wechselseiti-
ger Zuwendung, die Ausrichtung des Handelns am Eigennutz, Anerkennung qua
Leistung sowie der Zugriff auf universalistische Entscheidungsregeln kennzeichnend
sind. Gerade am Beispiel der Familie lédsst sich freilich relativ leicht zeigen, dass ein
solche Auffassung von Modernisierung und ,,moderner Sozialformen vollkommen
widersinnig ist. Beck iibersieht, dass auch moderne Gesellschaften zwingend auf
einem Fundament von ,,Vergemeinschaftung“'7 — also auf Sozialformen des ersten
Typs — aufruhen, und dass diese Vergemeinschaftungsfundamente nichts mit ,,Tradi-
tionalitit“ zu tun haben.'® Weder die Beziehung zwischen den beiden Elternteilen
noch die Eltern-Kind-Beziehung, die ja beide konstitutiv fiir die Reproduktion auch
,,moderner” Gesellschaften sind, lassen sich technokratisch initiieren und betriebs-
méaBig organisieren, ohne dass dies nicht bereits vor ihrem Zustandekommen ihr
Ende bedeuten wiirde. Wenn Beck also argumentiert, das von der angeblich ,,traditi-
onalen® Sozialform Familie vormals Geleistete werde seit den sechziger und siebzi-
ger Jahren nunmehr von ,,sekundiren Instanzen“ — konkret durch ,,Moden®, durch
,» Verhiltnisse® (was immer das sein mag), durch ,,Konjunkturen* und durch ,,Mérk-
te” — geregelt, verweist dies auf ein basales Nicht-Verstehen der Sozialform Familie
und der sich in ihr vollziehenden Interaktionen.

17 Bei Habermas (1981) heifit dieses Fundament der Vergemeinschaftung ,.Lebenswelt”. Eine
pointierte Darstellung des Verhiltnisses von Vergemeinschaftung und Vergesellschaftung in
modernen Gesellschaften findet sich in Oevermann (1998).

18 Dass sich ,,Gemeinschaft” und ,,Gesellschaft* nicht dichotomisch gegeniiberstellen lassen, resp.
Gemeinschaft nicht mit ,, Traditionalismus* gleichgesetzt werden kann, war im tiibrigen Parsons
(1999: 414) bei der Konzipierung der ,,pattern variables* bereits vollkommen klar. ,,Auf theoreti-
scher Ebene begann ich in einer frilhen Phase der Untersuchung damit zu experimentieren, die
Tonniessche Dichotomie in unabhdngige Komponenten zu zerlegen. Vor allem schien es, als
konne das Problem des Eigeninteresses nicht richtig mit dem Problem in Einklang gebracht wer-
den, mit dem es hiufig verkniipft worden war, namlich mit der ,Rationalitdt® der Orientierung im
Gegensatz zum , Traditionalismus‘ — in der Bedeutung, die Weber diesem Begriff gab — oder ver-
schiedenen anderen Formen ,emotionaler® Einstellungen. Der entscheidende Punkt war hier, dass
die freien Berufe offensichtlich nicht im eigentlichen Sinne ,eigenniitzig® waren, andererseits
aber das wichtigste Medium fiir die Anwendung der Wissenschaft auf praktische Angelegenhei-
ten darstellten.” Zu Parsons’ Professionssoziologie, welche das dichotome Denken konsequent
durchbricht, siehe auch Parsons (1958). Zu einer allgemeinen Kritik eines eindimensionalen Mo-
dernisierungsdenkens siehe die sehr schone Einfiihrung von van der Loo und van Reijen (1992).

22



Dieses Nicht-Verstehen wirkt sich nun direkt auf die Art und Weise aus, wie im
Rahmen des Individualisierungstheorems iiber die Familie debattiert wird. Ohne dass
von einem idealtypischen Modell diffuser Sozialbeziehungen ausgegangen wiirde,
das als Malistab zur Diagnose allenfalls pathologischer Entwicklungen herhalten
konnte, erscheint die Familie unmittelbar als ein mittels instrumenteller Vernunft
konstituiertes Zweckbiindnis, in welchem dem jeweiligen Bezichungspartner sowie
dem Kind ein spezifischer Nutzen zugewiesen wird: ,,Das Kind gewinnt mit dem
Briichigwerden der Beziehungen zwischen den Geschlechtern Monopolcharakter auf
lebbare Zweisamkeit, auf ein Ausleben der Gefiihle im kreatiirlichen Hin und Her,
das sonst immer seltener und fragwiirdiger wird. In ihm wird eine anachronistische
Sozialerfahrung kultiviert und zelebriert, die mit dem Individualisierungsprozess
gerade unwahrscheinlich und herbeigesehnt wird. Die Verzértelung der Kinder, die
,Inszenierung der Kindheit‘, die man ihnen angedeihen ldsst — den {ibergeliebten,
armen Wesen —, und das bose Ringen um die Kinder in und nach der Scheidung sind
einige Anzeichen dafiir. Das Kind wird zur letzen Gemeinsamkeit, die die Menschen
gegen die ihnen entgleitenden Liebesmdglichkeiten errichten konnen.“'” Wollte man
das Phinomen der ,,Verzirtelung®“ sowie dessen Folgen fiir die individuelle Entwick-
lung tatséchlich verstehen, wére von einem idealtypischen Modell der Familie resp.
diffuser Sozialbeziehungen auszugehen, in welchem nicht von Beginn an Liebe und
affektive Zuwendung als ,,anachronistische Sozialerfahrungen* hingestellt werden.
Beck definiert die zeitgendssische Familie als ein ,,widerspruchsvolles Zweckbiind-
nis zum geregelten Emotionalititsaustausch auf Widerruf*.”’ Bei einer so gefassten
Vergemeinschaftungsform handelt es sich, konstitutionslogisch betrachtet, strukturell
um ein Ding der Unmoglichkeit. Denn die wesentliche Voraussetzung fiir das Zu-
standekommen diffuser Sozialbezichungen besteht ja gerade darin, dass sie von den
Beziehungspartnern zum einen als prinzipiell zweckfrei und zum anderen als prinzi-
piell unkiindbar konzipiert werden.>' Jede diesbeziigliche Einschrinkung von Seiten
eines Partners bedeutet von Beginn an ihr Scheitern. Folglich lasst sich denn auch —
in dieser idealtypischen Betrachtung — zu keinem spiteren Zeitpunkt ein aus der
Beziechung hervorgegangenes Kind zu irgendwelchen Zwecken missbrauchen oder
instrumentalisieren, weil eine Beziehung, aus der iiberhaupt erst ein Kind hétte her-
vorgehen konnen, schon gar nicht erst zustande gekommen ist. Das wesentliche
Defizit der im Rahmen der Individualisierungsthese entworfenen ,,Familiensoziolo-
gie* besteht also darin, dass ihr kein gegenstandsadidquates Verstindnis der idealtypi-
schen Struktur diffuser Sozialbeziehungen zugrunde liegt. Weil die Familie von

19 Beck (1986: 193).
20 Beck (1986: 118).
21 Vgl. Oevermann (1979).

23



Beginn an als ein reines Zweckbiindnis aufgefasst wird, ist Sozialisation nicht anders
mehr denkbar, denn als ein instrumenteller Akt der Konditionierung: Von Spielbéllen
der Eltern — so Beck sinngemil — sind Kinder zu Spielbillen von ,,Moden, Verhilt-
nissen, Konjunkturen und Mérkten* geworden.

Geht man davon aus, dass nicht mehr Menschen, sondern ,,Moden, Verhiltnisse,
Konjunkturen und Mérkte“ die Akteure so verstandener ,,Sozialisation™ sind, er-
scheint es als durchaus folgerichtig, die Genese und Festigung von Ich-Identitdt — sei
diese nun erfolgreich verlaufen oder auch nicht — als weitgehend unbeeinflusst durch
frithkindliche Erfahrungen hinzustellen. So gelangt Beck denn zu dem folgenden,
durchaus kritisch gemeinten Schluss: ,,Die Psychologie (und Psychotherapie), die das
Leiden, das ihr nun massenhaft zugetrieben wird, auf die Individualgeschichte der
frithkindlichen Sozialisation zuriickfiihrt, wird kurzschliissig. Wo den Menschen die
Konflikte aus den Lebensformen, die ihnen vorgegeben sind, entgegenspringen, wo
ihr Zusammenleben vorbildlos wird, kann ihr Leiden nicht mehr nur auf Versdumnis-
se und Weichenstellungen in ihrer individuellen Entwicklungsgeschichte zuriickge-
fiihrt werden. >

Entgegen dieser Auffassung dokumentieren die hier vorgelegten Fallstudien — ich
will diesen sehr allgemeinen Befund an dieser Stelle bereits vorwegnehmen —, dass
die Bewiltigung der zweifellos grolen Herausforderungen, vor die das zeitgendssi-
sche Individuum gestellt ist, ihm iiberhaupt nur dann in autonomiestiftender Weise
gelingen kann, wenn sich in ihm im Verlaufe seiner Sozialisation — und dies auch
wiahrend ihrer friihkindlichen Phase — eine kohérente und stabile Ich-Identitdt her-
ausbilden konnte. Des weiteren dokumentieren die Fallstudien, dass die spezifische
Art und Weise, wie zeitgendssische Individuen an die an sie gestellten Problemstel-
lungen herangehen, durch habituelle Grunddispositionen bestimmt wird, die sich
ihrerseits primér innerhalb des diffusen Beziehungsgefiiges der Familie herausbilde-
ten. In den Fallstudien zeigt sich auch, dass es sich bei Bildungsprozessen des Sub-
jekts nicht einfach um Prozesse der sich an irgendwelchen Vorbildern orientierenden
— resp. durch diese erzwungenen — Ubernahme von Verhaltensmustern handelt. Sozi-
alisation ist vielmehr als ein Prozess aufzufassen, in welchem von allem Anfang an
interaktiv die Bewiltigung von sich aus der Interaktion mit anderen unausweichlich
ergebenden Krisen erprobt wird.

22 Beck (1986: 194).

24



1.2 Habitusformationen

In neueren soziologischen, philosophischen und sozialpsychologischen Debatten
wird die Identitét des zeitgendssischen Menschen bisweilen als etwas Patchworkarti-
ges, Fragmentiertes und weitgehend Inkohédrentes hingestellt. Grundlegend scheint
dabei die Vorstellung zu sein, dass sich in den lebenspraktischen AuBerungen des
zeitgendssischen Menschen keine struktur- und identitétsstiftenden Dispositionen
mehr ausmachen lassen. Dieser erscheint vielmehr als ,,dezentriert.”> Ein Verstehen
der vorgebrachten Argumente wird nun freilich dadurch erschwert, dass in diesen
Debatten oftmals gleichzeitig auf sehr unterschiedliche Konzeptionen von ,,Identitét™”
Bezug genommen wird. So kann mit ,,Identitit™ etwa der ,,identische, zweckgerichte-
te, ménnliche Charakter mit der fiir ihn charakteristischen Neigung zur Unterwer-
fung der inneren und #uBeren Natur gemeint sein.”* In dieser modernititskritischen
Perspektive bedeutet die fiir die Gegenwart diagnostizierte — oder geforderte — Auflo-
sung von Identitit die Uberwindung der die Moderne kennzeichnenden normativen
Identitdtszwénge. Die mit dieser Diagnose verbundene Kritik tendiert — entgegen
ihrer urspriinglichen Intention — bisweilen ins Esoterische: ,, Identitdt® ist eine Zumu-
tung, unerreichbar, nicht wiinschenswert, meine ich. Jedes Ich soll nur eines sein,
eindeutig? (...) Es soll iiber die Widerspriiche von wissenschaftlich reduzierter Ratio-
nalitdt und leidenschaftlich-sinnlichen Erfahrungen, von strikt antimetaphysischem
Denken und spirituellen Erfahrungen hinweg ein einheitliches Dach von Identitét
bauen?”, fragt etwa Helga Bilden und meint dann: ,,Identitdt, diese ordentliche Ord-
nung, ist nur durch Hierarchisierung herzustellen. Das heif3t, Herrschaft — die wir in
der Gesellschaft kritisieren und minimieren wollen — im eigenen Innern zu errichten
und aufrechtzuerhalten. Es ist demokratischer und fiir mich attraktiver zu sagen: Ich
bin Viele. Ich will nicht eindeutig und eindimensional sein.“* In einer anderen, an
die Sozialpsychologie Eriksons anschlieBenden Perspektive kann Identitdt als die
,Fahigkeit des Ichs* aufgefasst werden, ,,angesichts des wechselnden Schicksals

Gleichheit und Kontinuitit aufrechtzuerhalten®.** Eine von dieser Identitétskonzepti-

23 Vgl. die entsprechenden Beitridge etwa in Keupp/Hofer (1997), Willems/Hahn (1999), Hettla-
ge/Vogt (2000), Barkhaus et. al. (1996) und Beck/Beck-Gernsheim (1994). Einen systematischen
Uberblick iiber den Diskussionsstand geben Ferchhoff/Neubauer (1997).

24 Horkheimer/Adorno (1969: 40): ,,Furchtbares hat die Menschheit sich antun miissen, bis das
Selbst, der identische, zweckgerichtete, mdnnliche Charakter des Menschen geschaffen war und
etwas davon wird noch in jeder Kindheit wiederholt. Die Anstrengung, das Ich zusammenzuhal-
ten, haftet dem Ich auf allen Stufen an, und stets war die Lockung, es zu verlieren, mit der blin-
den Entschlossenheit zu seiner Erhaltung gepaart.*

25 Bilden (1997: 229).

26 Erikson (1964: 87).

25



on ausgehende Auflosungsdiagnose dreht sich um die von Lothar Krappmann wie
folgt formulierte Frage: ,,Konnen wir noch wertvolle Einsichten gewinnen, wenn wir
heute angesichts der offensichtlich so fundamental verinderten Bedingungen des
Aufwachsens in Kindheit und Jugend auf Erik Homburger Eriksons Vorstellung von
Identitédt zurlickgreifen, die er Mitte des Jahrhunderts entwickelt hat? Erikson spricht
davon, dass Jugendliche in diesem Prozess der Identititsbildung vorangegangene
Identifikationen aufarbeiten, sich fiir Rollen und Laufbahnen entscheiden und Ver-
trauen gewinnen sollen, um Einheit und Kontinuitét ihrer Identitdt {iber ein Leben
hinweg aufrechterhalten zu konnen. Mutet diese Beschreibung nicht wahrhaft nostal-
gisch an? Haben die ,postmodernen‘ Lebensverhéltnisse die Bemithungen um Identi-
tit nicht lingst als aussichtslos, sogar als dysfunktional erwiesen?*’” Wihrend
Krappmanns Konzept der ,,balancierenden Identitit® noch direkt an die Befunde
Eriksons sowie des symbolischen Interaktionismus Georg Herbert Meads anschlief3t,
wird von Autoren, die mit Konzepten wie ,,Recherche-Ich®, ,,Zufalls-Ich, ,Identit4t
als Collage™ oder ,,Patchwork-Identitiat operieren, grundsitzlich bezweifelt, dass
Individuen unter den gegenwartigen Bedingungen eine kohdrente und dauerhafte Ich-
Identitét iiberhaupt noch herausbilden.” Eine dritte, wiederum anders kontextuierte
Auflosungs- oder Diffusionsdiagnose stiitzt sich auf das Konzept der ,,sozialen Iden-
titat ab.” Sie luft auf die sehr einleuchtende Feststellung hinaus, dass es im Zuge
gesellschaftlicher Differenzierungsprozesse fiir den einzelnen immer schwieriger
wird, sich ein individuelles Selbstverstindnis beispielsweise iiber die Zugehorigkeit
zu einer bestimmten Nation oder einer bestimmten Milieu-, Berufs- oder Konfessi-
onsgruppe aufzubauen — teils, weil diese vormals hegemonialen Stiftungsagenturen
von ,,sozialer Identitdt” verschwinden, teils, weil sie sich vervielfacht haben.

Die Ausfiihrungen von Individualisierungstheoretikern zum Existenzmodus des
zeitgenossischen Menschen scheinen demgegeniiber weniger einer einigermallen
durchdachten Konzeption von ,Identitdt als vielmehr einem Analogieschluss aufzu-
ruhen. Aus der — aus sozialstrukturanalytischen Befunden hergeleiteten — Diagnose
eines Zerfalls sozialmoralischer Milieus, der Entstehung ,,individualisierter Existenz-
lagen” und der Dekonventionalisierung institutioneller Praktiken wird kurzerhand
gefolgert, dass wir es mittlerweile auch mit dekonventionalisierten und flexiblen
»ldentitdten” zu tun hitten. ,,Der moderne Mensch lebt typischerweise nicht — zu-
mindest nicht nur — in einer (massenkulturell nivellierten) Welt, sondern in einer

27 Krappmann (1997: 66).

28 Zum Konzept der ,,Patchwork-Identitdt” resp. einer ,reflexiven Sozialpsychologie®, die in der
Individualisierungsdebatte offenbar nicht abseits stehen will, siche Keupp et al. (1999). Zur Dis-
kussion all dieser Konzepte siche Krappmann (1997).

29 Vgl. Wagner (1998).

26



Vielzahl teilzeitlicher Sinnwelten, innerhalb deren er mit jeweils verschiedenen ande-
ren durchaus verschiedene ,Zwecke* Verfolgt.“30 Und folglich handle es sich bei ihm
— etwa in den Begrifflichkeiten von Ronald Hitzler — um einen ,,Sinnbastler”, der
eine ,,Bastelexistenz* fithre. Weil die mit ,.traditionalen* Milieus verbundenen Deu-
tungs- und Handlungsvorgaben ihre Verbindlichkeit mittlerweile eingebiisst hétten,
fehlten diesem soziale und mentale Dauerorientierungen; situativ, spielerisch und
ausgestattet mit einer starken Neigung zur Selbststilisierung switche er zwischen —
jederzeit wieder abwihlbaren — Beziehungsmustern, Sinnangeboten und Gruppenori-
entierungen beliebig hin und her.”' ,,Er sucht Anschluss, nimmt Kontakt auf, geht
Beziehungen ein, tritt bei, schlieft sich mit anderen, mit ,Gesinnungsfreunden® wie-
der zu (Teilzeit-) Gemeinschaften aller moglicher Art zusammen und wird (nicht nur
freiwillig, sondern manchmal auch unfreiwillig) wieder (irgendwo) Mitglied: In
einem Arbeitslosen-Selbsthilfe-Sportverein, in einem Sado-Maso-Netzwerk, in ei-
nem Senioren-Bodybuilding-Studio, in einem gewalttitigen Fussball-Fanclub, in
einem Mountain-Bike-Club, in einer Behinderten-Initiative, in einem Selbstverteidi-
gungs-Komitee, in einer Naturkost-Genossenschaft, um hier nur ein paar triviale
Beispiele zu nennen.“’> Als identische Subjekte einer spezifischen Lebensfiihrung
sind Individuen im Rahmen des Individualisierungstheorems nicht mehr identifiziert.
Sie erscheinen stattdessen als Triger unterschiedlichster Life-Style-Accessoires.”
Unterstellt wird, dass soziale ,,Entstrukturierungen* ein mit sich identisches Subjekt,
das unterschiedliche Situationen und Problemstellungen auf seine Weise bewiltigt,
das unterschiedliche Wirklichkeiten mit den iim zur Verfiigung stehenden Mitteln
deutet und das im Krisenfall sein ,,eigenes Leben™ auf seine Weise neu ausrichtet
(und hierbei moglicherweise immer wieder an die gleichen Grenzen stofBt), zum
Verschwinden gebracht hitten.

Um diese Auffassung einer Priifung zu unterziehen, wird in den hier vorgelegten
Fallstudien auf das Konzept des ,,Habitus* Bezug genommen. Geméal diesem Kon-
zept ist von der individuellen Habitusformation abhéngig, was von einzelnen Subjek-
ten iiberhaupt wahrgenommen, gedacht und getan werden kann. Sie stimmt die ein-
zelnen LebensduBerungen aufeinander ab und stellt die individuelle Lebenspraxis
unter ein spezifisches Muster der Selektivitdt. Habitusformationen sind, so Bourdieu,
,Erzeugungsgrundlagen von Praktiken und Vorstellungen“.”* Auf ein mit demjenigen
von Bourdieu weitgehend identisches Habitus-Konzept stiitzt sich auch die objektive

30 Hitzler (1999: 241).

31 Vgl. Hitzer (1994) und Hitzler/Honer (1994).

32 Hitzler (1999: 236).

33 Zu einer Kritik des ,,Lebensstil“-Konzeptes siche Oevermann (2001: 49ff.).
34 Bourdieu (1993: 98).

27



Hermeneutik, wenn es ihr darum geht, personenbezogene ,,Fallstrukturen* zu rekon-
struieren. So schreibt Oevermann: ,,Ahnlich wie Bourdieu fasse ich unter dem Be-
griff der Habitusformation jene tiefliegenden, als Automatismus auflerhalb der be-
wussten Kontrollierbarkeit operierenden und ablaufenden Handlungsprogrammie-
rungen zusammen, die wie eine Charakterformation das Verhalten und Handeln von
Individuen kennzeichnen und bestimmen.“> In den beiden Fallstudien wird unter-
sucht, ob und in welcher Weise den Praktiken und Vorstellungen der Félle tatsdchlich
noch so etwas wie eine ,,strukturierende Struktur zugrunde liegt. Beim Versuch der
Freilegung dieser Struktur gehe ich indes — anders als Bourdieu in Die feinen Unter-
schiede — fallrekonstruktiv vor. Ein nicht ganz unerhebliches Defizit von Bourdieus
eigenen Bestrebungen, Habitusformationen empirisch fassbar zu machen, besteht
darin, dass mittels der von ihm gewihlten statistischen Verfahren nicht diese selbst,
sondern ausschlieBlich die durch sie generierten kognitiven, dsthetischen und morali-
schen Urteilsformen sowie die aus ihnen resultierenden ,,Lebensstile* erfasst werden
konnen. Demgegeniiber zielt die fallrekonstruktive Vorgehensweise darauf ab, zum
Habitus selbst vorzudringen — in der Sprache der objektiven Hermeneutik: die ,,Fall-
struktur als ,,das Ensemble [der] Faktoren, das in einer bestimmten Valenz die Ent-
scheidungen einer konkreten Lebenspraxis auf wiedererkennbare, pragnante Weise
systematisch strukturiert“, zu bestimmen.*®

Mit Oevermann ist davon auszugehen, dass diese ,,Fallstruktur” bzw. die im je-
weiligen Fall vorliegende Habitusformation ,,ihrerseits das Resultat eines Bildungs-
prozesses ist, der seinerseits einer bestimmten, rekonstruierbaren, faktisch nach vorne
offenen Transformationsgesetzlichkeit folgt“.”” So ist es denn das Ziel, nicht nur die
Struktur, sondern gleichzeitig die Genese der jeweils fallspezifischen Habitusforma-
tion zu rekonstruieren. Wie bereits dargelegt, richte ich hierbei den Hauptfokus auf
die sozialisatorischen Konstellationen, aus denen der Fall im Verlaufe seiner Bil-
dungsgeschichte als ein erwachsenes Individuum hervorgegangen ist.

Folgt man Bourdieu, sind individuelle Habitusformationen in erster Linie als eine
Funktion der Zugehoérigkeit zu einer bestimmten gesellschaftlichen ,,Klasse* aufzu-
fassen: ,,Um das Verhiltnis zwischen dem Klassenhabitus und dem individuellen
Habitus (...) zu definieren, konnte man den Klassen- (oder Gruppen-) habitus, d.h.
den individuellen Habitus insofern, als er Ausdruck und Widerspiegelung der Klasse
(oder Gruppe) ist, als subjektives, aber nicht individuelles System verinnerlichter
Strukturen, gemeinsamer Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata betrach-

35 Oevermann (2001: 45).

36 Oevermann (2000: 65). Vgl. zur methodischen Verfahrensweise der objektiven Hermeneutik
Kapitel 2.1.

37 Oevermann (1993:182f.).

28



ten, welche Vorbedingung fiir jede Objektivierung und Wahrnehmung sind.“** Auch
wenn man mit Bourdieu grundsitzlich darin einig gehen kann, dass die Herausbil-
dung individueller Habitusformationen in einem unmittelbaren Zusammenhang mit
den Bedingungen der sozialen Herkunft steht, bleibt in seinen Ausfithrungen doch
reichlich unklar, wie man sich die Prozesse der ,,Verinnerlichung® besagter Wahr-
nehmungs-, Denk- und Handlungsschemata im Einzelnen vorzustellen hat. Bourdieus
Theorie mangelt es indes nicht nur an einer elaborierten sozialisationstheoretischen
Fundierung. Es bleibt in ihr auch weitgehend unbestimmt, in welcher Weise sich in
den von ihm beschriebenen Reproduktionsverldufen bisweilen auch Neues formiert.
Als etwas zu vage erscheint da der Hinweis, die ,,unendliche Zahl der individuellen
Unterschiede* im Habitus griinde auf Unterschieden in den individuellen Lebensldu-
fen: ,,Die Grundlage der Unterschiede zwischen den individuellen Habitusformen
liegt in der Besonderheit der sozialen Lebenslidufe, denen Reihen von chronologisch
geordneten Determiniertheiten entsprechen, die jedoch nicht aufeinander zuriickge-
fiihrt werden kdnnen. Der Habitus, der mit den Erfahrungen jederzeit neue Erfahrun-
gen strukturieren kann, die diese alten Strukturen in den Grenzen ihres Selektions-
vermdgens beeinflussen, sorgt fiir eine einheitliche, von den Ersterfahrungen domi-
nierte Aufnahme von Erfahrungen, die Mitglieder derselben Klasse statistisch mitei-
nander gemein haben.“ ** Bourdieu hat wahrscheinlich recht, wenn er den an be-
stimmte Milieus oder Klassen gebundenen ,Ersterfahrungen® eine dominierende
Rolle bei der Herausbildung und Festigung individueller Habitusformationen zu-
spricht. In einem eigentlichen Sinne ,,verstehen lassen sich Prozesse der Herausbil-
dung individueller Habitusformationen indes nur, wenn sie anhand eines konkreten
Fallmaterials exemplarisch rekonstruiert werden. So stellen die hier vorgelegten
Fallstudien denn auch den Versuch einer fallrekonstruktiven Plausibilisierung des
Habituskonzepts dar — und dies nicht nur mit Blick auf die Genese von individuellen
Habitusformationen, sondern auch mit Blick auf deren Wirkungsweise: ,,Da er [der
Habitus] ein erworbenes System von Erzeugungsschemata ist, konnen mit dem Habi-
tus alle Gedanken, Wahrnehmungen und Handlungen, und nur diese, frei her-
vorgebracht werden, die innerhalb der Grenzen der besonderen Bedingungen seiner
eigenen Hervorbringung liegen. Uber den Habitus regiert die Struktur, die ihn er-
zeugt hat, die Praxis, und zwar nicht in den Gleisen eines mechanistischen Determi-
nismus, sondern iiber die Einschrankungen und Grenzen, die seinen Erfindungen von
vornhinein gesetzt sind. Als unendliche, aber dennoch strikt begrenzte Féhigkeit zur
Erzeugung ist der Habitus nur so lange schwer zu denken, wie man den {iblichen
Alternativen von Determiniertheit und Freiheit, Konditioniertheit und Kreativitét,

38 Bourdieu (1993: 112).
39 Bourdieu (1993: 113).

29



Bewusstem und Unbewusstem oder Individuum und Gesellschaft verhaftet bleibt, die
er ja eben iiberwinden will.“* In den Fallstudien soll insbesondere untersucht wer-
den, ob und in welcher Weise die rekonstruierten Habitusformationen zu je besonde-
ren Formen der ,,alltagsweltlichen Zeitdiagnostik™ disponieren.

1.3 ,.Bewusstsein‘

Neben der Rekonstruktion von Habitusformationen geht es in den beiden Fallstudien
wesentlich um die Rekonstruktion der inhaltlichen und formalen Gestaltungsprinzi-
pien alltagsweltlicher Zeitdiagnostik sowie von deren Transformation in der familia-
len Generationenfolge. Es wird untersucht, in welchen Kategorien sich die Félle tiber
die ihnen als relevant erscheinenden Umbriiche in der Gegenwartsgesellschaft &u-
Bern. Hierbei wird davon ausgegangen, dass das zeitdiagnostische Denken auch von
theoretisch wenig affizierten Menschen paradigmatisch gerahmt und sinnlogisch
geordnet ist — dhnlich wie wissenschaftliche Theorie. Den einzelnen Reflexionen sind
sowohl in inhaltlicher als auch in formaler Hinsicht Strukturierungsprinzipien inhé-
rent, die dariiber entscheiden, welche weiteren Reflexionen an sie anschlieSbar sind
und welche nicht.

Die konkreten Inhalte der Zeitdiagnostik sind natiirlich in hohem Masse davon
abhingig, von welchen basalen Vorstellungen gesellschaftlicher Ordnung der jewei-
lige Fall in seinem Denken ausgeht. Hierzu Lepsius: ,,Das soziale System, das durch
diese Ordnungsvorstellung konstituiert wird, l4sst sich als das Insgesamt institutiona-
lisierter Sanktionsméchte bestimmen, die fiir bestimmte Personen erfahrbar sind und
die von diesen als in einem gegenseitigen Zusammenhang befindlich und bestimmten
Zwecken dienend vorgestellt werden. Das derart konstituierte System stellt den for-
malen Bezugsrahmen fiir die Ausbildung von Schichtvorstellungen dar. Es kann
materiell sehr unterschiedlichen Charakter haben. Fiir eine sozial isolierte Agrarbe-
volkerung mit einer Subsistenzwirtschaft und zusétzlich womdglich ethnischen Bar-
rieren zu umliegenden sozialen Systemen kann die gedachte Ordnung der ,Gesamt-
gesellschaft® im Grenzfall auf den Geltungsbereich der Dorfgemeinschaft schrump-
fen.“*' Eine vorziigliche Inspirationsquelle bei der Rekonstruktion derartiger Ord-
nungsvorstellungen stellt nach wie vor die industriesoziologische Studie zum Gesell-
schaftsbild des Arbeiters aus dem Jahre 1957 dar. Erst ein ,,Gesellschaftsbild” — so

40 Bourdieu (1993, 102f.).
41 Lepsius (1990a: 111). Zur erstaunlichen Persistenz des Deutungsmusters ,,Subsistenz* in der
béuerlichen Bevdlkerung der Schweiz siche Schallberger (1996, 1999 und 2001).

30



Heinrich Popitz in der Einleitung zu dieser Studie — ermdgliche es dem Einzelnen,
sich reflexiv der eigenen Stellung in der Welt zu vergewissern. ,,Ahnlich wie wir
unsere sinnlichen Anschauungen nicht jedesmal neu interpretieren, sondern uns auf
ein feststehendes Interpretationsschema verlassen, dient uns auch ein mehr oder
minder differenziertes Gesamtbild zur Interpretation und Bewertung unserer gesell-
schaftlichen Erfahrungen. Dieses Gesellschaftsbild muss zwar nicht ein fiir alle Mal
festliegen, es muss auch nicht zu einer systematischen und reflektierten Konzeption
werden, — aber es muss doch, um seine Funktion erfiillen zu kénnen, den Charakter
des Dauerhaften haben, eine gewisse Stimmigkeit einzelner Vorstellungen innerhalb
eines Ganzen besitzen und jeweils ein ,Mehr* gegeniiber dem unmittelbar Erfahrenen
enthalten.“** Uber ein solches Gesellschaftsbild verfiigen, so Popitz, selbstverstind-
lich auch Personen, die professionell mit der Produktion von Ideen nur wenig zu
schaffen haben: ,,Ein beschriankter Mensch mag sich besonders tdrichte oder beson-
ders vage Vorstellungen von den Leuten machen, die hinter den Bergen wohnen.
Aber auch er weil}, dass hinter den Bergen etwas geschieht — ein Gelage der Gotter
oder eine Intrige der Reichen. Er weill es deshalb, weil offenkundig Ereignisse auf
ihn einwirken, die aus dem eigenen Erlebnisbereich nicht zureichend zu erkldren
sind. Damit befindet er sich prinzipiell in der gleichen Situation wie der durch gesell-
schaftliche Herrschaftsverhdltnisse oder individuelle Intelligenz Privilegierte: Beide
sind gezwungen, sich Vorstellungen von Ereignissen zu bilden, die ihr Tun und Las-
sen bestimmen, ohne stets die Mdglichkeit zu haben, den Realitéitsgehalt dieser Vor-
stellungen kontrollieren zu konnen.«*

Die Ausfithrungen von Popitz stehen in einem bemerkenswerten Kontrast zur
Konzeption des Bewusstseins des ,,Mannes von der Strasse“, wie sie ein Jahrzehnt
nach Popitz von Berger und Luckmann skizziert wird. So meinen die beiden Autoren
etwa: ,, Theoretische Gedanken, ,Ideen‘, Weltanschauungen sind so wichtig nicht in
der Gesellschaft. Obwohl auch diese Phdnomene in die Gesellschaft hineingehdren,
sind sie doch nur ein Teil dessen, was ,Wissen* ist. Nur ein begrenzter Teil von Leu-
ten ist zum Theoretisieren berufen, zum Geschift mit ,Ideen bestellt, zur Fabrikation
von Weltanschauungen. (...) Die Bedeutung theoretischen Denkens in Gesellschaft
und Geschichte allzu wichtig zu nehmen, ist ein begreiflicher Fehler der Theoretiker.
Umso nétiger ist es, diesen intellektualistischen Irrtum zu korrigieren.“** Und noch
etwas konkreter: ,,Ich bin intensiv interessiert an dem Biindel von Objekten, das mit
meiner tiglichen Beschéftigung zu tun hat — etwa der Welt der Werkstatt, wenn ich

42 Popitz (1957: 8f.).
43 Popitz (1957: 1).
44 Berger/Luckmann (1969: 16).

31



. .45
Automechaniker bin.

Berger und Luckmann missverstehen schon auf einer ganz
grundsitzlichen Ebene die Intention der Mannheimschen Wissenssoziologie. So
meinen sie etwa, Mannheim habe sich ,,auf theoretischem Boden fiir erkenntnistheo-
retische und auf empirischem fiir geisteswissenschaftliche Fragen interessiert“.*
Statt sich mit solch unwichtigen Dingen herumzuschlagen, miisse sich die Wissens-
soziologie ,,zu allererst fragen, was ,jedermann‘ in seinem alltdglichen, nicht- und
vortheoretischen Leben ,weil3‘. Allerweltswissen, nicht ,Ideen gebiihrt das Hauptin-
teresse der Wissenssoziologie, denn dieses Wissen eben bildet die Bedeutungs- und
Sinnstruktur, ohne die es keine menschliche Gesellschaft géibe“.47 Damit wird
schlicht ignoriert, dass die Mannheimsche Wissenssoziologie als ein Gegenprojekt
zur traditionellen Geistes- und Ideengeschichte entworfen wurde, und dass sich
Mannheims Rekonstruktionsmethodologie wie selbstverstindlich — also ohne dass
ein Paradigmenwechsel erforderlich wére — nicht nur auf ,theoretisches” sondern
auch auf ,,Alltagswissen* anwenden lasst. Folgte man der von Mannheim skizzierten
Programmatik,*® wire nidmlich auch im Falle des Automechanikers noch zu fragen,
in welcher Weise sein Denken an kollektive Traditionen der Weltanschauung oder an
soziale Deutungsmuster andockt — seien diese nun nachweisbar mit seiner spezifi-
schen Berufstitigkeit verbunden oder auch nicht. Mit der Ausblendung der Frage
nach der historischen Tradierung kollektiver Sinnsysteme verbindet sich in Beitrdgen
zur sogenannten neueren Wissenssoziologie, die an Berger und Luckmann an-
schlieBt, nicht selten ein Relativismus, der im Extremfall den Ursprung partikularer
Denk- und Wissensformen vollstindig in das sie duBernde Subjekt hineinverlegt. Mit
Mannheim ldsst sich gegen diesen Relativismus wie folgt argumentieren: ,,Auch wo
es fur das erlebende Subjekt den Anschein hat, als kdmen seine ,Einsichten, ,Inten-
tionen‘ ,einfallsmifBig*, sprunghaft und nur aus ihm, so stammen sie dennoch aus
einer auch in ihm lebendigen (aber ihm reflexiv nicht bewussten) kollektiven
Grundintention. Eine der wichtigsten Aufgaben der Denksoziologie ist aber die, eben
in diese — gleichsam hinter dem Riicken des Einzelnen sich abspielende (d.h. in die
reflexive Bewusstheit nicht hineinragende) — Ebene der Kollektivintentionen vorzu-
dringen und den tieferen Zusammenhang der in einem Zeitalter oder in einer Stro-
mung zustandekommenden isolierten Einzelbeobachtungen herauszuarbeiten — zu

rekonstruieren.“*

45 Berger/Luckmann (1969: 25).

46 Berger/Luckmann (1969: 14).

47 Berger/Luckmann (1969: 16).

48 Vgl. etwa Mannheim (1959) und Mannheim (1964a).
49 Mannheim (1984: 68).

32



Zumindest ansatzweise soll in den beiden Fallstudien bestimmt werden, an wel-
che kollektiven Deutungstraditionen die gesellschaftlichen Ordnungsvorstellungen
anschlieBen, welche die einzelnen Fille — implizit oder explizit — ihren zeitdiagnosti-
schen Einschitzungen zugrunde legen.” Diese kollektiven Deutungstraditionen
konnen etwa — im Sinne von Mannheim — den Charakter von ,,politischen Weltan-
schauungen® oder — im Sinne von Oevermann — den Charakter von ,,sozialen Deu-
tungsmustern® besitzen. Mannheim erldutert in seiner fiir fallrekonstruktive For-
schungen nach wie vor instruktiven Studie {iber den Konservatismus das von ihm
verwendete Konzept der ,,Weltanschauung™ wie folgt: ,,Mit bestimmten weltan-
schaulichen Grundintentionen sind auch besondere Denkintentionen gegeben. Der
Denkstil des Rationalismus ist ein vollig anderer als der der Romantik, und mit dem
Aufbewahrtsein der verschiedenen weltanschaulichen Elemente bewahrt sich auch
weitgehend die denkerische Eigenart und Axiomatik verschiedener Etappen auf. Der
Denkstil und die Argumentationsart der Konservativen bleibt auch spéterhin von der
eines Liberalen oder Sozialisten verschieden. Die Beharrlichkeit ist selbstverstidnd-
lich in den Denkformen viel gewaltiger als in den inhaltlichen Elementen des Den-
kens, so dass hier im Formalen eine gewisse Stetigkeit viel eher als beim Fluktuieren
der Inhalte wahrnehmbar und verfolgbar ist.“>' ,,Soziale Deutungsmuster wiederum
bestehen aus einem relativ kohédrenten Gefiige von Interpretationsweisen, die sich bei
der Deutung und Bewdéltigung relativ konkreter Problemstellungen dauerhaft bewihrt
haben, sich gegeniiber ihrem Entstehungskontext indes auch verselbstindigen kon-
nen. Hierzu Oevermann: ,,Historisch weitreichende und einen gesellschaftlichen
Entwicklungsstand wesentlich kennzeichnende Deutungsmuster, wie beispielsweise
die protestantische Ethik oder die Ideologie der Leistungsgesellschaft, sind wahr-
scheinlich immer in Perioden schnellen strukturellen und krisenhaften Wandels ent-
standen, in denen die vorausgehenden Weltinterpretationen fiir jedermann spiirbar
ihre Relevanz und Deutungskraft verloren. Sind die alten Deutungsmuster in Krisen-
zeiten entscheidend modifiziert worden oder sind neue an ihre Stelle getreten, dann
verselbstdndigen sie sich und 16sen sich von ihrem strukturellen Ursprungskontext.
Als solche eigenstiandigen kollektiven Bewusstseinsstrukturen steuern sie die Inter-
pretation neuer Strukturprobleme, verdndern sich dabei wahrscheinlich allméhlich,
bis ihre zentrale Konzeption in neuerlichen Strukturkrisen wiederum in Frage gestellt

50 Zu den Schwierigkeiten, die mit einem solchen Unterfangen verbunden sein kdnnen, sieche
Honegger (2001). Der diesbeziigliche Hinweis von Oevermann (2001: 71) féllt etwas knapp aus:
»~Am Schluss kdnnte man die so rekonstruierten Deutungsmuster auf historische Daten riickbe-
ziehen, die fiir die Regionen auf ihrem hochsten Aggregierungsniveau gelten und Anhaltspunkte
fiir die langfristige Genealogie der Deutungsmuster bieten.*

51 Mannheim (1984: 73f.).

33



52
werden.

In den zeitdiagnostischen Ausfiihrungen der interviewten Familienmit-
glieder zeigen sich in der Generationenfolge insbesondere tiefgreifende Transforma-
tionen einer politischen ,,Weltanschauung®“, die in der Schweiz traditionellerweise
iiber eine hohe Deutungsmacht verfiigt. Wenn in ihnen auBlerdem auf ,,soziale Deu-
tungsmuster zuriickgegriffen wird, gehen diese in ihrer Genese insbesondere auf
Problemstellungen zuriick, die in einem unmittelbaren Zusammenhang mit der sich
historisch transformierenden Struktur des Bankengewerbes und der Uhrenindustrie in
der Schweiz stehen — der beiden Wirtschaftsbranchen also, in denen die Fille tiber
den Beruf des Vaters verankert sind.”’

Die bisherigen Ausfiihrungen kdnnen wie folgt zusammengefasst werden: In den
beiden Fallstudien soll gezeigt werden, wie erstens sich innerhalb von Familien, die
sowohl als Orte sozialisatorischer Interaktion also auch als Représentanten sozialmo-
ralischer Milieus aufgefasst werden, je besondere individuelle Habitusformationen
herausbilden, und wie zweitens diese Habitusformationen den Zugriff auf — im jewei-
ligen Milieu greifbare und in kollektiven Deutungstraditionen verankerte — Interpre-
tationsschemata zur Deutung gesellschaftlicher Umbriiche strukturieren.

52 Oevermann (1973: 16). Zur Analyse sozialer Deutungsmuster siche auch den Ubersichtsartikel
von Meuser/Sackmann (1992) sowie Matthiesen (1994), Honegger (1978), Oevermann (2001)
und Dewe/Ferchhoff (1984).

53 Vgl. hierzu Kapitel 3.

34



